


ANTROPOLOGÍA 
SOCIOCULTURAL EN CUBA

REVISIONES HISTÓRICAS 
E HISTORIOGRÁFICAS

TOMO II





ANTROPOLOGÍA  
SOCIOCULTURAL EN CUBA

REVISIONES HISTÓRICAS  
E HISTORIOGRÁFICAS

(Compilación de artículos)

TOMO II

Niurka Núñez González
Compiladora

Publicación realizada con el apoyo del IRD 
Published with the support of IRD

Instituto Cubano de Investigación Cultural Juan Marinello
2020



Edición y corrección:

Niurka Núñez González y Jorge Fernández Era

Diseño de cubierta y maquetación:

Joyce Hidalgo-Gato Barreiro

© Niurka Núñez González, 2020

© Instituto Cubano de Investigación Cultural

    Juan Marinello, 2020

Estimado lector, le estaremos

muy agradecidos si nos hace llegar

su opinión, por escrito, acerca de este libro

y de nuestras publicaciones.

ISBN

978-959-242-202-5

INSTITUTO CUBANO 

DE INVESTIGACIÓN CULTURAL

JUAN MARINELLO

Ave. Rancho Boyeros no. 63, Plaza de la Revolución,

La Habana, Cuba.

comunicacion@icic.cult.cu



5 |

ÍNDICE GENERAL

TOMO I

Presentación
Sergio Valdés Bernal / 9

[Introducción] Hacia una historia otra de la antropología en Cuba
Niurka Núñez González / 21

CAPÍTULO I. La mirada antropológica 
en publicaciones seriadas cubanas / 43

La revista La Piragua y la reconstrucción antropológica del pasado 
María del Rosario Díaz Rodríguez / 45

La Revista de Cuba y la Revista Cubana: escarceos de la antropo-
logía sociocultural en Cuba de 1877 a 1895
Anabel Hernández Acosta / 70

Un acercamiento al folclor desde la Revista Bimestre Cubana
Lázara Y. Carrazana Fuentes / 104

La revista Bohemia en la década de los treinta. Sus aportes para 
una historia de la antropología sociocultural en Cuba
Yuleisy Fajardo Fernández / 133

La revista Estudios Afrocubanos: su importancia ayer y hoy
Tomás Fernández Robaina / 157

La revista Islas: depositaria de los estudios antropológicos de la 
región central de Cuba entre 1958-1968
Yurier Fernández Cardoso y Vladimir Gutiérrez Gómez / 165



6 | 

CAPÍTULO II. Experiencias institucionales y docentes / 177

La antropología sociocultural dentro de la Junta Nacional de 
Arqueología y Etnología (1937-1963) y su revista (1938-1961)
Anderson Calzada Escalona / 179

La primera vida del Teatro Nacional de Cuba o el esplendor de 
una utopía que se concretiza
Salomé Roth / 200

El Instituto de Etnología y Folklore a través de su correspon-
dencia 
Lázara Y. Carrazana Fuentes y Niurka Núñez González / 230

Historia para un debate: recuperación de la antropología en la 
Facultad de Filosofía, Historia y Sociología de la Universidad de 
La Habana
Teresa Muñoz Gutiérrez y Roberto Dávalos Domínguez / 263

La construcción del conocimiento antropológico en el espacio 
universitario santiaguero 
María Eugenia Espronceda Amor / 282

TOMO II

CAPÍTULO III. Personalidades relevantes para una historia de la 
antropología cubana / 9

La esclavitud y el negro en la obra antropológica de Antonio Ba-
chiller y Morales: estudio preliminar
Lázara Y. Carrazana Fuentes / 11

Relaciones entre antropología sociocultural y literatura. La obra 
de Fernando Ortiz
María del Rosario Díaz Rodríguez / 27

El lugar de Rómulo Lachatañeré en la historia de la antropología 
cubana
Ada Lescay González / 43



7 |

René Depestre: un cubano más entre los antropólogos
Kali Argyriadis / 57

El Teatro Nacional de Cuba, fortín de estudios socioculturales. 
Entrevista a Isabel Monal
Rosa María de Lahaye Guerra / 90

Itinerarios contingentes y compromiso social en Joel James 
Figarola: contribuciones al pensamiento antropológico cubano 
desde su trabajo de campo
Adrian Fundora García / 110

CAPÍTULO IV. Estudios historiográficos regionales y temáticos / 133

Una mirada sociocultural a Sab, de Gertrudis Gómez de Avellaneda
Marcos A. Tamames Henderson / 135

Apuntes para la historia de los estudios antropológicos en el 
centro de Cuba 
Gema Valdés Acosta / 153

Investigaciones del grupo canario-cubano de Contramaestre 
(Santiago de Cuba) y la revista Batey
Surymaday Fernández Martínez / 165

Estudios sobre religión en el norte oriental de Cuba
Alejandro Torres Gómez de Cádiz Hernández / 184

Religiones (afro)cubanas y antropología: un balance
Emma Gobin y Géraldine Morel / 209

In the Castle of my Skin: la construcción identitaria a partir de la 
raza en la revista Anales del Caribe (1981-1991)
Dayma Crespo Zaporta / 237

CAPÍTULO V. Aproximaciones teóricas y metodológicas / 261

Los trabajos en Cuba para la elaboración del atlas etnográfico 
durante los años 1980-1990: logros y limitaciones
Eduard G. Aleksandrenkov / 263



8 | 

Contribuciones analítico-conceptuales a la antropología histórica 
desde Cuba: itinerarios vernáculos de algunas nociones cimarronas 
Dmitri Prieto Samsónov / 274

Bailes populares, cuerpos y memoria en Cuba: ¿hacia unos archivos 
en ciernes?
Elina Djebbari / 296

[Epílogo] Elogio de nuestra antropología
Rodrigo Espina Prieto / 316

De los autores / 329



CAPÍTULO III 
PERSONALIDADES RELEVANTES  

PARA UNA HISTORIA  
DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA





CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 11

LA ESCLAVITUD Y EL NEGRO  
EN LA OBRA ANTROPOLÓGICA  

DE ANTONIO BACHILLER Y MORALES:  
ESTUDIO PRELIMINAR

Lázara Y. Carrazana Fuentes 

INTRODUCCIÓN

En el obituario publicado tras la muerte del insigne intelectual cubano 
Antonio Bachiller y Morales (1812-1889) (foto 1), se testimonia:

Todos los estudios serios le eran familiares, aun los más disímiles. Así 
la economía política y en particular, sus aplicaciones a la agricultura 
y a la teoría de la población como la filosofía del Derecho […]; desde 
las ciencias naturales, en que hizo afortunadas incursiones hasta la 
poesía, de que fue devoto; y la erudición bibliográfica, en que brilló 
como autoridad y maestro diligentisimo; desde la arqueología y antro-
pología americana en que atesoró vastas y preciosas noticias, hasta 
la historia literaria y política de tiempos relativamente cercanos (El 
País, 1889: s. p.).

Pensador enciclopédico, en la amplia producción escrita de Bachiller y 
Morales aparecen lo mismo obras literarias1 que trabajos eruditos dedica-
dos a la economía y la agricultura –como el varias veces editado Pron-
tuario de agricultura general para el uso de los labradores y hacendados 
de la Isla de Cuba (1840)–,2 el derecho –Elementos de la Filosofía del 

1 Como la novela «Matilde o los bandidos de Cuba» (El Aguinaldo Habanero, 1837), 
las Fábulas literarias y morales o la comedia En la confianza está el peligro (Imp. 
de Oliva, La Habana, 1839 y 1841, respectivamente). 

2 En 1840 sería publicado por primera vez. En 1856, según aclara el propio Ba-
chiller en un artículo publicado en las Memorias de la Sociedad Económica de 
Amigos del País («Breve ojeada sobre los progresos de la agricultura en Cuba y 
su actual estado», s. 6, t. III, pp. 73-85), ya iba por la tercera edición (Imp. de 
Barcina, La Habana). En 1882 aparece bajo el título de Prontuario de agricultura 
general para el uso de los labradores, hacendados y estudiantes de la Isla de Cuba 
(Editor Miguel de Villa, La Habana).



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS12

Derecho o Curso de Derecho Natu-
ral (1857)–,3 o las letras, como sus 
magnos Apuntes para la historia de 
las letras y de la instrucción públi-
ca en la Isla de Cuba (1859-1861),4 
todavía hoy citados profusamente. 

Bachiller desarrolló, además, 
estudios de interés antropológi-
co, que constituyen fuentes im-
prescindibles en los esfuerzos por 
historiar el devenir de esta disci-
plina en Cuba. Estos se centraron, 
fundamentalmente, en la historia 
precolombina americana y, en es-
pecial, en la población autóctona 
de Cuba y de las Antillas, lo que 
le llevó a explorar los textos de las 
crónicas de Indias y a incursionar también en la arqueología. Dedicó a 
estos temas numerosos trabajos, entre los cuales se destacan «Entrete-
nimientos históricos sobre la isla de Cuba. El idioma primitivo» (1842) y 
Cuba primitiva. Origen, lengua, tradiciones e historia de los indios de las 
Antillas Mayores y las Lucayas (1880),5 que puede ser considerado el pri-
mer intento de reconstrucción etnohistórica basado en la utilización in-
terrelacionada de fuentes históricas y arqueológicas. A su pluma se debe, 
asimismo, la primera sistematización de la producción antropológica de 
su época: «De la antropología en la Isla de Cuba, sus antecedentes y pre-
cursores», artículo publicado en el Boletín de la Sociedad Antropológica de 
la Isla de Cuba, en 1885.6

El tema negro no ocupó un lugar privilegiado en la obra de Bachiller. 
Sin embargo, sus acercamientos a la problemática de la esclavitud y la tra-
ta, sus reflexiones acerca de la igualdad de los seres humanos, así como la 

3 Imprenta del Tiempo, La Habana.
4 Tres tomos, Imprenta de P. Massana e Imprenta del Tiempo, La Habana.
5 Publicado originalmente, en 1878-1879, en la Revista de Cuba (t. III, IV, V, VI), ade-

más de la edición de 1880 (Imprenta Militar de la viuda de Soler, La Habana), 
tuvo una segunda edición, corregida y aumentada, en 1883 (Librería de Miguel 
de Villa, La Habana).

6 T. 1, no. 7, Imprenta Militar de la viuda de Soler, La Habana, pp. 150-164.

Foto 1. AntonioBachiller y Morales
http://www.ecured.cu



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 13

descripción, interpretación y comparación de formas tradicionales entre 
los africanos y sus descendientes, no solo en el contexto cubano, permiten 
destacar este aspecto de sus investigaciones, de particular interés en el 
campo de la antropología. Tanto es así, que por sus incursiones en este 
tema el autor es considerado uno de los pioneros de la etnografía en Cuba, 
y precursor de los estudios de Fernando Ortiz. A ellas está dedicado el 
presente trabajo. 

DESARROLLO

Como representante de la intelectualidad de su época, Bachiller abogaba 
por el desarrollo y el avance científico y social de la Isla, por lo que la es-
clavitud no fue, dentro de sus intereses, un tema ignorado. La segunda 
mitad del siglo XIX cubano estuvo marcada por intensas contradicciones. 
La población blanca veía con terror que se pudieran repetir en Cuba los 
sucesos de la Revolución de Haití. El miedo a la «africanización» ejercía 
fuerte presión en gran parte de la elite criolla, influyendo en el enfoque de 
sus pensamientos y acciones con respecto al destino de la colonia. Como 
afirma Ada Ferrer:

En este contexto de esclavitud y enfrentamientos, el Estado colo-
nial y muchos criollos blancos influyentes afirmaban que arriesgar-
se a expulsar a España implicaba exponerse a un destino todavía 
más terrible. Cuba, decían, sería española o africana; sería espa-
ñola o se convertiría en un segundo Haití. […]. Es cierto que había 
un grupo de prominentes intelectuales interesados en considerar, 
aunque solo fuera de manera hipotética, el establecimiento de una 
nación cubana independiente de España. Pero siempre tuvieron el 
cuidado de especificar que la nacionalidad cubana que deseaban, 
“la única que debe ocuparse todo hombre sensato, es la formada 
por la raza blanca” (Ferrer, 2017: 231-232, citando, al final, a José 
Antonio Saco).

En este complicado ambiente sociopolítico, Bachiller y Morales fue nom-
brado para participar en la comisión creada por el claustro de la Real Uni-
versidad de La Habana para examinar el Proyecto de inmigración africana 
para las islas de Cuba, Puerto Rico y el Imperio del Brasil, presentado por 
José Suárez Argudín, Manuel Basilio de Cunha Reis y Luciano Fernández 
Perdones, en el que se proponía la introducción de aprendices africanos 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS14

con la intención de sustituir, paulatinamente, la mano de obra esclava. En 
la memoria escrita al respecto,7 Bachiller expresa su total oposición a esta 
propuesta: «[…]; sin adoptar esta corporación un tono sentimental contra 
la trata, sin repetir los severos juicios hechos contra su inmoralidad, se 
encuentran gravísimos inconvenientes en la introducción de aprendices 
que la reproduce de hecho» (1860: 100-101).

En cambio, propone el fomento de la población «de todos los colores» 
para cubrir las necesidades de la Isla, a través del «natural incremento 
de la especie». Aunque era contrario a la trata, como representante de su 
clase se encontraba bajo los influjos del «miedo al negro», citando en sus 
reflexiones algunos ejemplos de sublevaciones ocurridas en Tierra Firme, 
en las Antillas, en Haití y en la propia Cuba, para demostrar los peligros a 
los que se enfrentaba la Isla si el proyecto llegara a aprobarse. Menciona 
también la tendencia a la violencia de los originarios del continente afri-
cano, sugiriendo la posibilidad de que sus condicionantes estuvieran en la 
propia esclavitud: «Ya por esa ferocidad debida á la educación guerrera y á 
las costumbres sanguinarias del Africa, aun en pueblos en que hay alguna 
especie de organización, como en Dahomey; ya por una tendencia de la 
esclavitud, se han notado siempre rebeliones cualquiera que haya sido el 
sistema mas ó menos humano adoptado por los dueños» (p. 111). Bachiller 
argumenta, además, que introducir negros libres no era prudente, por 
«El descontento que causaría en las fincas el diferente trato que debían 
recibir los aprendices [lo cual] haría imposible la esclavitud» (pp. 118-119).

En 1861 Bachiller es convocado, junto a Felipe Poey, a ofrecer un dis-
curso en el Liceo de Guanabacoa, con el objetivo de demostrar la «igual-
dad natural de los derechos humanos» (Bachiller, 1887: 83). Felipe Poey 
abordó la igualdad de las razas humanas desde el punto de vista biológico 
(Poey, [1861] 1999), mientras Bachiller (cuyo discurso, a pesar de nuestros 
esfuerzos, no ha podido ser localizado) disertó sobre la igualdad moral e 
intelectual de las razas humanas.

En 1866 aparece en el periódico La Serenata el trabajo «El capoiragen 
del Brasil», donde Bachiller se acerca a la figura del ñáñigo, y utiliza el 
recurso comparativo en la búsqueda de similitudes entre este y los baila-
dores de capoeira. Independientemente de que el artículo pudiera haber 
contribuido al «objetivo de fijar en la mente de los habaneros el inveterado 

7 Publicada originalmente en el tomo I, entregas 4 y 5, de la Revista de Jurispru-
dencia (La Habana, 1856), fue incluida posteriormente en la edición del Proyecto 
que saliera a la luz en 1860 (Argudín, 1860).



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 15

miedo al negro» (Camacho, 2002: 25), o de si la mirada era superficial, 
parcializada y prejuiciosa, como pudieran atribuirle algunos, lo cierto es 
que Bachiller comienza a interesarse por los elementos culturales, las for-
mas de comportamiento y organización, y las subjetividades del negro.

Entre 1872 y 1874 publicaría el autor, en las revistas El Mundo Nuevo 
y América Ilustrada,8 de Nueva York, los artículos «Los cabildos, los ñá-
ñigos, los obis, y los sectarios del “voudismo”», «El profeta Bobo» y «Los 
negros. El myalismo». Estos formarían parte, posteriormente, de su libro 
Los negros, que vería la luz en 1887.

En el primer acápite de «Los cabildos ...», Bachiller se acerca a la tradi-
ción del Día de Reyes –cuando desfilaban los cabildos, instituciones en las 
que se agrupaban los negros de nación en Cuba–,9 describiendo la fiesta y 
adelantando una hipótesis sobre su origen. 

Al subrayar la exclusión de los cabildos de los negros criollos, apunta que 
estos se agrupaban, en cambio, como «los curros del Manglar»: «sin orga-
nización», o en «una sociedad misteriosa»: la de los ñáñigos. Interesante la 
salvedad que hace respecto al surgimiento y el carácter criollo –cubano, 
diríamos– de estas sociedades, cuando afirma que «Los ñáñigos no fueron 
conocidos de nuestros padres, fue una creación moderna, posterior al go-
bierno del general Vives [1823-1832], desde cuya fecha se fueron tolerando 
los tangos10 de negros criollos […]. No todo era africano en el particular» 
(1887: 117). Comenta además –en un tono que deja claras sus dudas al 
respecto– algunos de los estereotipos que existían sobre los ñáñigos, y se 
refiere a los días de diablitos y el baile de la culebra.

Extendiendo su análisis, el autor apela a recursos comparativos: estos 
festejos del Día de Reyes eran similares a los de las colonias inglesas el día 
de Navidad y el primer día del año. El baile de la culebra tiene semejanzas 
con el culto a la serpiente en Haití. El culto a la serpiente no es exclusivo 
de los negros, se encuentra reflejado en la Biblia.

8 Ambas revistas eran publicaciones de la inmigración cubana. El Mundo Nuevo fue 
fundada en 1871, La América Ilustrada en 1872. A partir de 1874 se fundieron en 
una sola (Instituto, 2002: 364).

9 A estos temas dedicaría Fernando Ortiz dos de sus artículos más conocidos, con-
siderados clásicos de la etnohistoria afrocubana: «La fiesta afrocubana del Día 
de Reyes» (1920) y «Los cabildos afrocubanos» (1921). En el primero, Ortiz cita 
profusamente la información ofrecida por Bachiller, tanto en Los negros, como 
en el artículo que aparecería en Tipos y costumbres de la Isla de Cuba (1881), 
sobre el cual volveremos más adelante.

10  Todos los subrayados de las citas son de Bachiller.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS16

En el segundo acápite del artículo, Bachiller trata sobre los obis –nom-
bre de los «brujos» en las Antillas inglesas, donde, refiere, tenían gran 
influencia sobre la población negra– y el «voudismo» de Santo Domingo 
y el sur de los Estados Unidos. Realiza un análisis de la etimología de la 
palabra obi, a través de diversas fuentes, concluyendo su origen egipcio. 
Compara los fetiches de los obis de Cuba y Haití con los de las brujas de 
Europa, resumiendo que tenían los mismos componentes. 

En el tercer acápite subraya que la brujería –vinculada con los «envene-
nadores»– no se inspiraba en ninguna parte en «el odio de la dominación 
ni las razas: la mayor parte de los muertos eran negros», desmintiendo 
así, en cierta medida, el «miedo al negro». Y también, de alguna mane-
ra legitimando esas prácticas, identifica al brujo con «el obispo de los 
primeros cristianos: su consultor, su médico, su juez», para culminar 
dictaminando: «Era el espíritu humano explotado por la grosería de su 
educación, pero buscando en lo extraordinario y en lo maravilloso una 
cosa mejor que lo que era para los esclavos el mundo: verdadero valle de 
lágrimas» (pp. 126-127). 

Por otro lado, Bachiller también desmiente la práctica de sacrificios 
humanos en el «voudismo o vudeismo, o culto de la culebra», conside-
rando tal suposición una calumnia, similar a «la que los blancos cristia-
nos levantaron a los blancos judíos en Europa para hacerlos odiar de sus 
semejantes» (p. 127). 

Reproduce a continuación relatos aparecidos en la prensa norteameri-
cana –fundamentalmente sobre las posibilidades del vodú en el control 
de la serpiente y la cura de su mordida–, según los cuales, satiriza, «los 
voudoues hacen verdaderos milagros». Bachiller critica las exageraciones 
al respecto y culmina demostrando cómo, en las mismas páginas de los 
periódicos en que «se leen las tradiciones africanas […], se leen por el otro 
lado […] una larga serie de anuncios sobre adivinos». De ahí deriva: «que 
los negros tengan preocupaciones en un país donde las tienen los blancos 
no es extraño» (pp. 129-131). 

Según el propio autor, los textos recién reseñados pretendían
 

[…] dar algunos datos sobre la tenacidad con que ideas africanas 
han germinado en tierra, que si fue de indios, es ahora de blancos, 
y la forma con que han permanecido a despecho del tiempo y de la 
civilización: ahora empezaremos a ver las ideas de los blancos en-
trando en las cabezas, en las costumbres y en la vida de los negros 
cuando la civilización triunfante borra las preocupaciones contra 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 17

las razas: cuando si bien no puede extinguirlas las iguala y pone en 
un paralelo cristiano, que es el de la Humanidad (p. 132).

Aun cuando impregnada de los tintes civilizatorios europeístas propios 
de la época –paradigmas de progreso, de racionalidad y de objetiva in-
terpretación del mundo–, esta reflexión universalista sobre la unidad del 
hombre alcanza mayor valor si se sitúa en el contexto de la sociedad co-
lonial, todavía esclavista, de los años setenta del siglo XIX. Pero, además, 
plantea la supervivencia de elementos culturales africanos en América, a 
pesar de las condiciones de total despojo en que eran sumidos los esclavos. 
Así comienza el artículo «El profeta Bobo», en el que Bachiller discurre 
sobre «la influencia cristiana con sus exageraciones en las inteligencias de 
hombres de color», a través de la historia de un negro de Carolina del Sur 
llamado Bobo, líder espiritual de una congregación religiosa, constitui-
do «en profeta y enviado» tras las «revelaciones del mismo Jesucristo». El 
hecho sirve para resaltar «una cualidad recomendable [de los negros]: su 
espíritu de imitación», y es colocado, junto a sucesos similares acaecidos 
entre blancos, como digno de figurar «en el “Diccionario de las herejías o 
memorias para la historia de los extravíos del espíritu humano en mate-
rias religiosas”» (pp. 132-137). 

En el último artículo, «Los negros. El myalismo», Bachiller aborda esta 
corriente mágico-religiosa, surgida en Jamaica como recurso para en-
frentar los males representados por los obis. Seguidores de un tal doc-
tor Taylor, sus practicantes eran conocidos como “doctores Myal”. Para el 
autor, se trataba de una superstición contra otra, y establece el siguiente 
paralelo: «el mundo ignorante allí como en Nueva York llama Doctores a 
verdaderos farsantes que quieren hacer revivir los sortilegios de la Edad 
Media, los sábados de las Brujas y los zahoríes africanos» (pp. 144-145). Y 
agrega: «Sería una injusticia suponer que es una tendencia exclusivamen-
te africana esa superstición grosera que solo combate con éxito otra su-
perstición: es fruto exclusivo de la ignorancia negra o blanca que se deleita 
en lo sobrenatural y maravilloso», por lo cual el remedio para esos males 
no estará sino en el «progreso de las ideas religiosas y de los conocimientos 
literarios y científicos» (pp. 147-148).

En 1876 aparece en la misma revista –El Mundo Nuevo. La América 
Ilustrada– un pequeño artículo de corte histórico: «Los visitadores de los 
campos y “el cepo” en Cuba», en el cual Bachiller recorre las formas y usos 
del cepo desde que, en 1574, se dispuso por ley municipal «que fuese obli-
gación de los vecinos del campo tener siempre cepo de prisión» (1876: 351). 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS18

Bachiller califica de cruel la utilización de estos aditamentos, constatan-
do su derivación del sistema esclavista: «En los yermos terrenos de Cuba, 
la existencia de la esclavitud hizo necesarios esos medios de seguridad 
para los que huían, para los negros fugitivos; el mal era esencial a la ser-
vidumbre: la esclavitud que es fuerza, hizo complementarios los cepos de 
prisión como castigo y como seguridad». Y en tono irónico declara: «pero 
no se descuidó que el “cepo” como necesidad de la época figurase después 
del signo de nuestra redención; la cruz primero y luego el cepo» (p. 351).

Bachiller había emigrado a los Estados Unidos desde 1869, debido a las 
represalias de que fuera objeto por la firma de un documento en el que 
pedía amplia autonomía para los cubanos, como único modo de concluir 
la guerra. Vivió el proceso independentista de 1868 a 1878 fuera de la Isla, 
pero sin apartarse política y espiritualmente de ella. Abolicionista conven-
cido, como hombre de ideas avanzadas, evolucionó hacia un antirracismo 
que ganó auge durante los años de la contienda. 

En este contexto aparece, también en 1876 –en la propia revista recién 
citada– un extenso estudio de corte histórico, titulado «Los negros» (in-
cluido en el libro homónimo de 1887), dedicado al tema de la esclavitud. 
Este deviene una contribución a la crítica sobre la inmoralidad del sistema 
esclavista. 

Bachiller emprende su historia por las primeras formas de esclavitud ne-
gra en España y de la esclavitud en general en Europa, antes del estable-
cimiento de la trata, afirmando que «la libertad era el estado natural del 
hombre». (1887: 13). La trata, comenzada tras el descubrimiento del Nuevo 
Mundo –«que tenían que hacer producir»–, se justificó como «un acto meri-
torio en traer negros para bautizarlos» y salvar «de su eterna perdición esas 
almas» (pp. 14-19). Es decir, aunque sin profundizar, Bachiller añade a la 
ecuación «la cruz delante y la espada detrás» de la conquista y colonización 
americanas, las reales pero obviadas variables económicas del fenómeno. 

«[A] nadie se le ocurrió censurar ese singular comercio de hombres» 
hasta finales del siglo XVIII. Y fue un africano, antiguo esclavo de la Guya-
na, Ottobah Cugoano, quien primero demostró «que era un robo lo que se 
perpetraba con la compra y venta de esclavos en África; y que lo acompa-
ñaban una serie de crímenes», en un libro publicado en Londres en 1788. 
Bachiller lo cita in extenso, puesto que «los más han olvidado al apóstol 
negro» y sus enseñanzas, y, en especial, como prueba de las capacidades 
de los negros, continuamente negadas, de asumir su propia defensa y dig-
nidad: «Los blancos aún no habían buscado en la Biblia los datos favora-
bles a la abolición, ni aun los que se oponían filosóficamente al comercio 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 19

de esclavos: el negro […] toma la cosa desde el principio, y por cierto con 
tino y originalidad» (pp. 14-16). 

Rindiéndole homenaje a Cugoano como precursor del movimiento abo-
licionista, Bachiller declara que su objetivo es mostrar la evolución de las 
opiniones al respecto. Así, dedica el segundo acápite de su trabajo al padre 
Las Casas, afirmando que este «no tuvo arte ni parte en el establecimiento 
del tráfico de negros» –que ya existía–, sino que repudió la esclavitud mis-
ma como un pecado grave. En sus argumentos contra la injusta acusación, 
apela a numerosas fuentes históricas y bibliográficas (pp. 20, 23-28). 

En el propio apartado, el autor se refiere a la presencia de elementos afri-
canos «en las costumbres, en la literatura, en las comedias, en las novelas 
especialmente»,11 en las sociedades española y portuguesa (pp. 20-22).

La tercera parte del trabajo en cuestión se dedica a la «reacción del siglo 
XVIII» –posibilitada por el derrumbe del «edificio feudal»–, realizando un 
recuento de personalidades y hechos que se sucedieron en Inglaterra en 
torno a la lucha contra la trata. Entre ellos, en su afán por recuperar la 
memoria histórica, el autor rescata del olvido a Granville Sharp, quien no 
solo escribió en la segunda mitad del siglo una obra «Sobre la injusticia de 
tolerar la esclavitud en Inglaterra», sino que fundó la Sociedad Abolicio-
nista y luchó activamente contra el comercio de esclavos (pp. 29-32, 35). 

Entre finales del siglo XVIII y principios del XIX, «La opinión había he-
cho una creencia general la iniquidad de la trata, pero se aplazaba el 
remedio». En Francia se establece la Sociedad «Amigos de los negros». El 
Congreso de Filadelfia, en 1774, prohíbe la trata y, en 1780, se declaran 
libres todos los negros después de la proclamación de la independencia 
(aunque ello no fuera extensivo a todos los estados de la Unión). La Revo-
lución francesa «presentó la ocasión a los esclavos de Santo Domingo de 
lanzarse a la lucha social y de razas», logrando, de una vez, la libertad y 
la independencia. En Inglaterra, el ministro [William] Pitt utiliza el fun-
damento histórico para demostrar que las mismas justificaciones que se 
alegaban para mantener la esclavitud del negro –los supuestos de «que 
jamás llegaría a la civilización, que no está destinado a ser libre, que ca-
rece de inteligencia…»– podrían haber sido esgrimidas por un senador ro-
mano defensor de la trata de bretones (o pictos, britanos, sicilianos). «Pitt 
demostró con [la historia] la unidad de la especie humana en que creían 

11 Es interesante destacar cómo Bachiller señala que «los restos» de la presencia 
negra «se pueden encontrar, no en las historias, que pocas veces contienen otra 
cosa que las vidas de los reyes» (p. 20).



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS20

por sus tendencias cristianas los que lo precedieron». Pero, además, Pitt 
reconoció las nefastas consecuencias de la trata para el continente negro, 
al preguntarse: «Las guerras de África ¿se hacen por y para ella o para 
nosotros? Son armas inglesas empuñadas por africanos las que hacen la 
desolación de ese país» (pp. 32-35, 38).

A los primeros años del siglo XIX está dedicada la cuarta parte del trabajo, 
que comienza con la declaración de la ilegalidad de la trata en Europa, en 
1815, y con la constatación de que ello no significó su fin, «ni mucho me-
nos» el de la esclavitud. Bachiller señala al respecto la influencia de la Re-
volución de Haití –a cuyas causas e impactos regionales e internacionales 
dedica también espacio–,12 por el temor «de que aquel ejemplo se repitiese 
en todas las Antillas». Sin embargo, fue esta la época en que se permitió la 
libre introducción de esclavos en Cuba, que pasara a ocupar el puesto deja-
do por la vecina colonia emancipada en la producción de azúcar: mientras 
las ideas sobre la supresión de la trata tomaban fuerza, la Isla aumentaba 
la introducción de mano de obra esclava (pp. 39-40).

También en este acápite Bachiller discurre acerca de las diferencias en 
las prácticas esclavistas en las colonias francesas y españolas, asegurando 
en estas últimas un supuesto trato «más humano». Para sustentar esta 
idea, el autor pone de ejemplo prácticas «como la coartación [sobre la cual 
vuelve más adelante, pp. 105-107] y otras que dulcificaban la suerte de la 
dura e inhumana servidumbre», concluyendo, no obstante, que del hecho 
«de que la esclavitud en Cuba y las colonias españolas fuese más tolerable 
[…], no se deduce que hoy en pleno siglo XIX pueda desconocerse […] que 
es institución contra derecho en esencia» (pp. 45-50).13

Sin embargo, el tema es retomado en el siguiente acápite, en el cual Ba-
chiller establece diferencias, en el caso de Cuba, entre la situación de la 
servidumbre doméstica –señalando en particular las relaciones afectivas 
derivadas de la lactancia de los niños criollos por negras– y la crueldad 
de que era objeto la rural, así como entre los esclavos de amos criollos o 
europeos, con excepción de algunos españoles: los primeros eran mejor 

12 Bachiller advierte, en particular, sobre la llegada a Cuba de los emigrados de Hai-
tí: «Trajeron los franceses mucha práctica agrícola en el café y se esparcieron por 
varios puntos dedicándose a este cultivo; en esa época apareció el bárbaro instru-
mento conocido con el nombre del fuete: su origen francés es hasta etimológico de 
la palabra Fouet» (p. 42).

13 Aquí, Bachiller aprovecha para denunciar las reales intenciones del proyecto de 
inmigración africana ya citado, acusando a sus autores de ser negreros que, con-
denando la trata, pedían «la africanización de Cuba con colonos negros» (p. 50).



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 21

tratados. Se refiere asimismo a los regimientos de hombres de color de 
La Habana, elogiando sus hazañas durante la defensa de la ciudad ante 
la ocupación inglesa en 1762 (pp. 51-53). Por otro lado, analiza el auge de 
la trata durante el primer tercio del siglo XIX –a pesar de su persecución 
después de 1820–, la cadena de inmoralidades en que incurrían todos los 
implicados en ella y los intereses que estaban detrás de la defensa de la 
esclavitud, describiendo, de paso, la compraventa de esclavos en las ferias 
de La Habana (pp. 54-58). Sobre estos temas el autor vuelve en otras pá-
ginas de su texto.

Al extender su recorrido por la primera mitad del siglo XIX cubano, en el 
siguiente acápite Bachiller se refiere a la gran influencia en la juventud 
hispanoamericana de las ideas abolicionistas de [Jacques] Necker y «las 
doctrinas redentoras del esclavo y el elogio al trabajo libre de [August] 
Comte» (p. 64). Entre los cubanos, destaca a José Antonio Saco, quien 
«fue derecho a la cuestión de la esclavitud cegando su fuente de perpetui-
dad: combatió la trata ilícita demostrando además que no era necesaria 
para la agricultura» (pp. 67-69, 71-72). Finaliza este apartado recordando 
la «supuesta conspiración de los negros y blancos de 1844: época de san-
gre [marcada por] las ejecuciones de muchos inocentes» (pp. 72-73), tema 
que retomará en el apartado siguiente.

Según plantea Bachiller, la opinión sobre la esclavitud en Cuba estaba 
dividida en tres grupos: los hacendados y negreros que se beneficiaban di-
rectamente de ella –entre los cuales se contaban muchos peninsulares–, 
los hombres ilustrados de ideas moderadas y los abolicionistas sin condi-
ciones. La revolución francesa de 1848, que proclamó la emancipación de 
los esclavos, atemorizó a los esclavistas, por lo que las ideas anexionistas 
tomaron fuerza. También florecieron en esta época proyectos de fomento 
de la inmigración blanca, opuestos –o no– a la de colonos libres de color o 
chinos. Para el autor, los proyectos de aprendizaje africano no eran sino 
intentos de resucitar la trata, «de borrar la palabra esclavitud y continuar 
la explotación» (pp. 74-78). Al respecto declara: «[…] siempre procuré ce-
rrar las puertas a los abusos de toda inmigración que no fuese blanca y 
libre, y dentro de la ley combatí toda nueva trata cualesquiera que fuesen 
sus disfraces» (p. 81).

Bachiller analiza a continuación la esclavitud en el sur de los Estados 
Unidos, criticando, con un tono algo satírico, la teoría que la consideraba 
como «base indispensable de la libertad de los blancos y de la democracia». 
Cita el libro Subgenation (Nueva York, 1864), que planteaba como normal 
y natural la subordinación de una raza a otra (pp. 86-88). Por otro lado, 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS22

reconoce la existencia del movimiento abolicionista en aquella nación, 
donde se contabilizaban 1 006 sociedades antiesclavistas (p. 89). 

En la última parte de su artículo, Bachiller se lamenta de que en 1865, 
tras la abolición estadounidense, solo quedaran esclavos en las colonias 
españolas y en Brasil. No obstante, menciona los tímidos avances refle-
jados en la ley de vientres libres de 1870, la emancipación a los 60 años, 
el aprendizaje, por los cuales resultaron libertados, entre 1868 y 1873, 
70 000 esclavos (p. 104). Culmina recordando que, en 1865, la Sociedad 
Económica de La Habana, en la que fungía como director, había propues-
to al Gobierno la formación de sociedades de beneficencia, «para cegar las 
fuentes de la inmoralidad en el país». Interpelado «sobre la inmoralidad de 
la gente de color», había aprovechado para proponer: 

[…] volver a las buenas prácticas antiguas facilitándoles el ejercicio 
de las artes bellas e industriales; las profesiones que tenían antes 
los hombres de color; la derogación de la ley de 1801 que prohibió el 
matrimonio de los blancos, haciéndolo obligatorio en las seduccio-
nes, con mujeres de color; que se combatiera el aumento de la es-
clavitud facilitando las manumisiones de los vientres de esclavas y 
demostrando que según la estadística bastaba anualmente un gua-
rismo que podría reunirse por suscriciones en sociedades benéficas 
voluntarias (p. 109).

En 1876 aparece otro artículo de Bachiller: «Algunas observaciones 
filológico-filosóficas sobre el fetichismo», publicado en el Boletín de la 
Sociedad Antropológica, donde plantea: «Esos negros traídos a Améri-
ca han conservado sus gris-gris, sus hijos y nietos han heredado esas 
preocupaciones y creen en ellas, no como parte de una religión, sino 
como un vicio de su educación, acaso tendencia de su raza» (1876: 68). 
Esta posición crítica respecto a las prácticas mágico-religiosas de origen 
africano, si bien puede explicarse a partir de las creencias cristianas del 
autor, obstaculizó un acercamiento más desprejuiciado a estos temas.

En 1881 se publica la colección de artículos Tipos y costumbres de la 
Isla de Cuba por los mejores autores de este género, en la cual aparece 
un trabajo de Bachiller titulado «Ogaño y antaño». En él se produce un 
diálogo acerca de la «indecencia» y lo «poco edificante de algunas costum-
bres», y el autor recurre a los ñáñigos como ejemplo, poniendo en boca de 
uno de los interlocutores la satisfacción de que sean por «la prensa toda 
unánimemente condenados». Aparecen en el texto referencias sobre los 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 23

cabildos, sus prácticas y las estrategias de los criollos para participar en 
sus festividades. Sobre los artículos de esta compilación, diría José Anto-
nio Portuondo que en ellos «se advierte el propósito de acercarse al estudio 
y descripción de los tipos, con precisión científica, rasgo que se acentúa 
en el prólogo de la colección, realizado por Antonio Bachiller y Morales» 
(Portuondo, 1969: 65).

En el contexto académico internacional de esta época se estaban pro-
duciendo intensas discusiones acerca de la división en razas inferiores y 
superiores. La Sociedad Antropológica de la Isla de Cuba –muy cercana 
a la Sociedad Antropológica de París– no estaba ajena a estos cuestiona-
mientos, en numerosas sesiones se discutió sobre la incapacidad de la 
raza negra para «la civilización y el progreso», sobre la influencia de las 
razas inferiores en la superiores, sobre si la mezcla de las razas era pro-
vechosa o provocaba degeneración. Bachiller y Morales, en calidad de 
socio de mérito desde 1878, y presidente de la sociedad en 1880, se en-
contraba presente en algunos de estos debates, pero las actas de la so-
ciedad (compiladas y publicadas por Manuel Rivero de la Calle en 1966) 
que han llegado hasta nuestros días no reflejan ninguna intervención 
suya sobre el tema. Las aproximaciones del autor a los estudios sobre 
el negro, en ese contexto, partieron de la perspectiva de los estudios 
lingüísticos: en 1883 abordó en un discurso los refranes «más usuales 
entre los negros de nuestro país» y la diversidad en el aprendizaje del 
idioma español y en la aceptación de las costumbres de la Isla entre los 
distintos grupos de origen africano llegados a Cuba (Rivero de la Calle, 
1966: 159-160). 

Dicho discurso apareció publicado en el propio año 1883 en la Revis-
ta de Cuba, bajo el título «Desfiguración a que está expuesto el idioma 
castellano al contacto y mezcla de las razas». En él, Bachiller analiza 
las diferencias en el castellano del bozal y del negro criollo, señalando 
lo inconfundible de la pronunciación de los primeros y la sustitución de 
unas letras por otras. Comenta la utilización de lo que llama «lenguaje 
corrompido» en algunos escritores de poesías populares, fenómeno que se 
producía no solo en nuestro contexto, sino en otros lugares. Afirma que 
una gran parte de las alteraciones se dan entre «la gente de pueblo, con 
especialidad la del campo» (1883: 101). 

En 1887, a un año de abolida la esclavitud en Cuba, Bachiller publica 
el libro Los negros, en el que reúne los artículos ya analizados, publica-
dos entre 1872 y 1876. En la introducción celebra la pronta desaparición 
de la esclavitud en el Nuevo Mundo (Brasil la declararía en 1888): «La 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS24

civilización ha obtenido en este siglo uno de sus más notables triunfos: 
la supresión de la esclavitud como principio humano» (1887: 7). En 
el libro se incluye, además, el trabajo «Los hombres políticos negros», 
dedicado a reseñar el texto «Negro Government in South Carolina» y la 
participación en la legislatura de ese estado de hombres de la raza ne-
gra recién salidos de la esclavitud, que habían asumido la alta respon-
sabilidad de dirigir sus propios destinos (1887: 138-143). Se agrega, por 
último, un apéndice sobre la coartación, que recoge las disposiciones 
dictadas y las discusiones que aparecieran en la prensa sobre el tema 
(pp. 151-161). 

A MODO DE CONCLUSIONES

Bachiller, como miembro de la elite blanca intelectual de su época, estu-
vo influenciado por los referentes occidentales de civilización y desarro-
llo, que marcaron su mirada e interpretación de las formas culturales, 
modos de hacer y pensar del heterogéneo grupo de africanos y sus des-
cendientes en Cuba, subrayando su primitivismo, sus rasgos de atraso y 
de corrupción. 

No obstante –a pesar de que también sufrió el síndrome del miedo a la 
africanización de la Isla y apoyó la emigración blanca como la única con 
capacidad de impulsar su desarrollo económico y social–, sus ideas sobre 
la inmoralidad de la trata y la necesidad de poner fin a la esclavitud, basa-
das en su visión cristiana de la unidad de la especie, le llevaron a afirmar 
que esta era una «institución contra derecho en esencia», y a defender en 
sus trabajos esta posición abolicionista. 

En cuanto a sus incursiones en el campo antropológico, sus estudios 
sobre el negro –en particular los recogidos en el libro Los negros– son 
considerados el «primer intento de abordaje científico, etnológico, de la 
población de color en Cuba» (Portuondo, 1969: 65). Se asegura que sir-
vieron de precedente a los estudios que sobre el tema emprendiera Fer-
nando Ortiz en décadas posteriores (Valdés Bernal, s. a.: 9). Si a ello se 
suman sus aproximaciones a la población aborigen de Cuba y las Antillas, 
se justifica su merecido lugar entre los pioneros de la etnografía cuba-
na. A esas otras facetas de la obra histórica y antropológica de Antonio 
Bachiller y Morales se dedicarán futuros trabajos, en los marcos de la 
sistematización de los estudios realizados en Cuba desde la antropología 
sociocultural.



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 25

BIBLIOGRAFÍA

ARGUDÍN, JOSÉ SUÁREZ (1860): Proyecto de inmigración africana para las 
islas de Cuba, Puerto Rico y el Imperio del Brasil [Argudín, Cunha 
Reis y Perdones]. Imprenta La Habanera, La Habana.

BACHILLER Y MORALES, ANTONIO (1960): «Opinión de la Real Universidad», 
Proyecto de inmigración africana para las islas de Cuba y Puerto 
Rico y el Imperio del Brasil [Argudín, Cunha Reis y Perdones], Im-
prenta La Habanera, La Habana, pp. 99-129. 

 (1866): «El capoiragen del Brasil», La Serenata. Perió-
dico económico, crítico, satírico, burlesco 2 (11), La Habana, 30 de 
diciembre, pp. 135-156.

 (1876): «Los visitadores de los campos y “el cepo” en 
Cuba», El Mundo Nuevo. América Ilustrada VII (142), Nueva York, 15 
de noviembre, p. 351.

 (1876): «Algunas observaciones filológico-filosóficas 
sobre el fetichismo», Boletín de la Sociedad Antropológica de la Isla 
de Cuba I (40), pp. 66-71.

 (1881): «Ogaño y antaño», Tipos y costumbres de la Isla 
de Cuba por los mejores autores de este género, Imprenta El Avisador 
Comercial, La Habana, pp. 29-32.

 (1883): «Desfiguración a que está expuesto el idioma 
castellano al contacto y mezcla de las razas», Revista de Cuba XIV, 
pp. 97-104.

 (1887): Los negros. Biblioteca de la Ilustración Cuba-
na. Revista Decenal / Gorgas y compañía, La Habana / Barcelona. 

CAMACHO, JORGE (2002): «Plumas como espada. La crítica a las costumbres 
de origen africano en la cultura cubana del siglo XIX», http://www.
angelfire.com/planet/islas/Spanish/v2n5-pdf/21.pdf

FERRER, ADA ([2009] 2017): «Cuba insurgente. Raza, nación y revolución, 
1868-1898», Raza y racismo, Editorial Caminos, La Habana, pp. 229-
260.

Instituto de Literatura y Lingüística (2002): Historia de la literatura cu-
bana, t. I. Editorial Letras Cubanas, La Habana.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS26

El País, 10 de enero de 1889, caja 207, no. 0 368 [Recortes de periódicos 
relativos a Antonio Bachiller y Morales. Donativos de la Srta. Luisa 
Carlota Párraga, 1951], Archivo Nacional de Cuba, La Habana.

POEY ALOY, FELIPE ([1861] 1999): «Unidad de la especie humana, diserta-
ción presentada en el Liceo de Guanabacoa», Obras, Imagen Con-
temporánea, La Habana, pp. 503-519.

PORTUONDO, JOSÉ A. (1969): «El negro, héroe, bufón y persona en la litera-
tura cubana colonial (1608-1896)», Etnología y Folklore 7, pp. 63-67.

RIVERO DE LA CALLE, MANUEL, comp. (1966): ACTAS. SOCIEDAD ANTROPOLÓGICA de 
la Isla de Cuba. Comisión Nacional Cubana de la Unesco, La Habana.

VALDÉS BERNAL, SERGIO (s. a.): «Las inquietudes lingüísticas de Antonio 
Bachiller y Morales», https://docplayer.es/17100807-Las-inquietu 
des-linguisticas-de-antonio-bachiller-y-morales.html



27 |

RELACIONES ENTRE ANTROPOLOGÍA  
SOCIOCULTURAL Y LITERATURA.  
LA OBRA DE FERNANDO ORTIZ

 
María del Rosario Díaz Rodríguez

Los estrechos vínculos existentes entre la literatura y la antropología, al 
tener como objeto la primera, en muchas ocasiones, el encuentro con «el 
otro» y la preocupación por describir y narrar su mundo son innegables. 
Mucho antes de que se definiera la antropología como ciencia (en el siglo 
XIX), desde la Antigüedad, viajeros, conquistadores, exploradores y reli-
giosos plasmaron en textos disímiles sus observaciones en torno a la otra 
realidad que veían en dondequiera que fueran: costumbres, religiones, 
lenguas, comidas, vida cotidiana y relaciones familiares fueron, entre 
otros, asuntos tratados en esos textos. En la «era de los descubrimien-
tos», durante los siglos XV y XVI, como bien acotan Orrego y Serje (2012: 
15), las «descripciones y reflexiones de los viajeros […], transformaron la 
litera tura […], recogen, además de las noticias del viaje, la experiencia 
de la alteridad».

Esta relación entre ambas supone la consideración de la literatura y de 
las obras literarias como fuentes de información para recuperar la histo-
ria del pensamiento antropológico y, desde otra perspectiva, del empleo de 
métodos, técnicas y estilos literarios en la creación de obras de carácter 
antropológico o cercanas a este. 

Específicamente nuestra región, desde finales del siglo XV, fue descrita 
a través de la literatura de viajes y viajeros, siendo el primero Cristóbal 
Colón, con su Diario de navegación. Los cronistas, desde Bartolomé de 
las Casas, Ramón Pané, Pedro Mártir de Anglería, Gonzalo Fernández 
de Oviedo, informaron –y, en ocasiones, transmitieron lo escuchado en 
boca de otros– sobre la vida cotidiana, costumbres, tradiciones, creen-
cias y lenguas empleadas por los habitantes originarios, en obras de va-
lor literario y antropológico variado. Estos autores fueron, sin dudas, 
los primeros etnógrafos que, inconscientes de su labor, dejaron para la 
posteridad los testimonios de la época y de los hombres que poblaron sus 
páginas.

 En Cuba, entre los siglos XVI y XVIII, la literatura y las obras literarias 
desempeñaron un rol fundamental en la construcción de la identidad y, 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS28

por ello, deben ser tenidas en cuenta a la hora de evaluar la evolución del 
pensamiento antropológico. Diferentes autores describieron en sus obras 
la naturaleza, la vida cotidiana y las costumbres en los campos y pobla-
ciones de la Isla. No siempre alcanzaron un tono literario mayor, pero al 
retratar al hombre y sus manifestaciones socioculturales dentro del con-
texto de su época, se constituyen por un lado en incuestionables sustratos 
ideológicos de un enfoque antropológico, mientras por otro son fuentes 
de estudio para la antropología, en particular para las reconstrucciones 
etnohistóricas.

En ese sentido, obras como las de los cronistas de Indias en el siglo 
XVI, los poemas La Florida (1599) y Espejo de paciencia (1608), la poesía 
neoclásica de finales del XVIII-inicios del XIX (A la piña, de Manuel de 
Zequeira o Silva cubana, de Manuel Justo Rubalcava), así como otras 
escritas con posterioridad, ofrecen valiosa información sobre los com-
plejos procesos socioculturales que dieron lugar a la conversión de los 
habitantes de la Isla en criollos, primero, y definitivamente cubanos ha-
cia el siglo XIX. 

Ya durante la centuria decimonónica, la llegada del romanticismo pro-
picia la creación de un corpus intelectual donde, junto a la escritura de 
verdaderas joyas literarias, se conforman corrientes de mayor o menor valor 
artístico –como el criollismo, el nativismo y, dentro de este, el siboneyismo 
(véase Díaz sobre La Piragua, publicación proa de la tendencia siboneyista, 
en esta compilación) o el costumbrismo–, pero todas representativas de la 
búsqueda de una plena expresión de lo autóctono. La literatura antiescla-
vista aportó elementos indispensables para describir no solo el mundo de 
amos y esclavos en plantaciones y poblaciones, sino que mostró un mosaico 
de la vida cotidiana y de la cultura material y espiritual de Cuba en diferen-
tes ámbitos: Cecilia Valdés (1839-1882), de Cirilo Villaverde; Autobiografía 
(1840), de Juan Francisco Manzano, y El ranchador (1856), de Pedro José 
Morillas, son tres exponentes destacados (Instituto, 2002: 239-241). 

La literatura de costumbres, con artículos sobre tipos y hábitos socia-
les irrumpe con el desarrollo de la prensa periódica. Al Papel Periódico 
de la Havana, cuyo primer número apareció el domingo 24 de octubre 
de 1790, le corresponde el mérito de ser la primera publicación que en 
Cuba dio a conocer escenas costumbri----stas. Desplegado sobre todo a 
partir de finales de los años treinta del siglo XIX, el costumbrismo literario 
–como indica su nombre– tuvo como objetivo describir vida y costumbres 
de la sociedad cubana, alcanzando en ocasiones gran valor testimonial, 
y hasta verdadera «precisión científica» (Portuondo, 1969: 65). Autores 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 29

como el ya citado Villaverde, José Victoriano Betancourt, José María de 
Cárdenas y Gaspar Betancourt Cisneros, El Lugareño, mostraron en sus 
narraciones una fuerte vinculación con las problemáticas socioculturales 
de su época desde un marcado realismo crítico. Ellos son, además, claros 
exponentes de «la formación de una conciencia nacional ya en gestación» 
(Instituto, 2002: 194). 

Ejemplos relevantes de la literatura costumbrista aparecen en las an-
tologías Los cubanos pintados por sí mismos. Colección de tipos cubanos 
(1852) y Tipos y costumbres de la Isla de Cuba por los mejores autores de 
este género (1881) –ambas con ilustraciones de Víctor Patricio Landaluze–, 
que reunieran, como afirma uno de los títulos, «a los mejores autores» del 
género (Instituto, 2002: 311-312). En estas colecciones se puede observar 
la estrecha relación existente entre costumbrismo y construcción de la 
conciencia nacional, de definición de lo cubano.

El siglo xx diversifica en géneros y asuntos la relación literatura-antro-
pología, en un contexto ya republicano, donde la descripción, construc-
ción e interpretación de lo cubano se manifiesta, desde múltiples aristas y 
componentes, en la obra de numerosos autores. Imposibles de abarcar en 
el espacio de este artículo, solo se citarán algunos ejemplos que ilustran 
la anterior afirmación, empezando con la mención de escritores como Je-
sús Castellanos (De tierra adentro, 1906; La conjura, 1909), Miguel de 
Carrión (Las honradas, 1917; Las impuras, 1919) o Carlos Loveira (Los 
inmorales, 1919; Generales y doctores, 1920; Los ciegos, 1922; La última 
lección, 1924, y Juan Criollo, 1927), quienes, a inicios de la centuria, «se 
encargaron de brindar un notable panorama crítico de la sociedad cuba-
na» (Instituto, 2003: 16). 

Más adelante se destaca Luis Felipe Rodríguez –ubicado en un plano 
de continuidad y ruptura dentro de la tendencia criollista–, que explora el 
mundo rural, con un registro de matices sociológicos y etnográficos de la 
tragedia socioeconómica del campesino, en libros como La pascua de la 
tierra natal (1928) y Marcos Antilla. Relatos de cañaveral (1932). Estos 
sirvieron de derrotero para la obra posterior de Onelio Jorge Cardoso (Tai-
ta, diga usted cómo, 1945; El cuentero, 1958), Dora Alonso (Tierra iner-
me, 1961; Ponolani, 1966; Once caballos, 1970) o Samuel Feijóo –(Diarios 
de viajes montañeses y llaneros (1939-1946), 1958; Diario abierto. Temas 
folklóricos cubanos, 1960; Tumbaga y Juan Quinquín en Pueblo Mocho, 
1964; Cuentacuentos, 1976)–, planteada casi siempre desde la oralidad. 
Feijóo, en particular –reconocido ante todo como poeta y folclorista, pero 
inclasificable desde su diversidad genérica literaria tanto como desde su 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS30

pertenencia científica disciplinar–, amén de plasmar fielmente en su obra 
narrativa la vida campesina, se dedicó a recoger la sabiduría popular –
incluida la de origen africano–, vertida en fábulas, mitos, refranes, di-
charachos, décimas, transformados por él «en verdadera fiesta expresiva» 
(Instituto 2003: 287). De lo último dan fe las compilaciones La décima 
popular en Cuba (1961), Cuentos populares cubanos (dos tomos, 1962), El 
negro en la literatura folklórica cubana (1987).1

El mundo de la esclavitud es retomado por Lino Novás Calvo, quien, 
basado en documentos y testimonios de la época, recrea en Pedro Blanco 
el negrero (1933) la figura del mítico Pedro Blanco Fernández de Trava, 
aventurero y contrabandista, negociante de la trata esclavista tras su pro-
hibición oficial, quien llegó a ser uno de los factores más poderosos en el 
comercio ilegal de esclavos entre la región de Gallinas, África Occidental, 
y Cuba (Barcia, 2018: 18-19, 81-88). 

Otro escritor que trasciende las fronteras de lo literario es Pablo de la 
Torriente Brau. Utilizando como fuentes las evidencias y alegatos obte-
nidos de campesinos de la región guantanamera de Realengo 18, en la 
defensa de sus derechos, Torriente Brau escribió en 1934 el testimonio 
político-social Tierra o sangre (Realengo 18), de clara inspiración etnográ-
fica (véase Laëthier et al., 2020).

Alejo Carpentier muestra en su opera prima, Écue-Yamba-Ó (1927-1933) 
–cuyo «realismo en la captación de la vida nacional y el negro cubano […] 
integra una imagen en movimiento de la sociedad cubana entre 1909 y 
1932 aproximadamente»–, una «primera visión artística» del proceso de 
transculturación, «centrando la atención en las manifestaciones sincréti-
cas de la cultura espiritual del negro cubano, donde despliega su naciente 
maestría para la recreación del mito y la liturgia, los ritos y ritmos musi-
cales, todos acriollados» (Instituto, 2003: 535-536). En 1949 ve la luz su 
segunda novela, El reino de este mundo. En su prólogo, define Carpentier 
su concepto de lo real maravilloso –una forma de ver la realidad que era 
propia y exclusiva de América–, fruto de su honda reflexión sobre la iden-
tidad cultural latinoamericana. Aplicado en este caso a una narración his-
tórica ubicada en el contexto de la Revolución haitiana, el prolífico autor 
continuaría desarrollándolo en su obra narrativa y ensayística posterior 
(Instituto, 2003: 572-579). Dentro de ella cabe mencionar, finalmente, 

1 Vale mencionar aquí la compilación Cuentos negros de Cuba, publicada en 1936 
por Lydia Cabrera, primera mujer americana que estudiara, con sistematicidad, 
las leyendas y mitos de matriz africana.



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 31

Concierto barroco (1974), que recrea el proceso de mestizaje ocurrido en 
América, y sitúa en la Venecia del siglo XVIII a los descendientes del legen-
dario Salvador Golomón, negro criollo, esclavo y héroe (personaje del poe-
ma épico Espejo de paciencia), y del emperador azteca Moctezuma, en un 
original concierto musical, símbolo del barroco americano como creación 
artística de las esencias de los procesos formativos de lo americano y, en 
particular, de lo cubano (Instituto, 2003: 183-184).

El concepto de lo barroco americano sería desarrollado también por José 
Lezama Lima. Lezama construye un mundo fabuloso en su novela Para-
diso (1966), donde concibe y fija las determinaciones fundamentales de 
la nacionalidad, tomando como sostén la construcción de una genealogía 
simbólica aborigen del protagonista, José Cemí, en tanto raíz de una iden-
tidad ancestral. Del costumbrismo se toman en la novela los actos «de la 
cotidianidad, los colores, los sabores, la apreciación de las formas, las tra-
diciones culinarias, [que] transparentan cubanía» (Instituto, 2003: 204). 

Con la publicación de Biografía de un cimarrón (1966), inició Miguel 
Barnet el género de la llamada novela-testimonio, subtitulada como relato 
etnográfico. Diferente del método habitual de la investigación etnológica, la 
vida de los esclavos en los barracones, la cotidianeidad de la existencia de 
los cimarrones y los aspectos religiosos aparecen no solo en la voz directa de 
su protagonista, Miguel Montejo, sino en la manera en que el autor plasmó 
sus observaciones, en un texto con innegables valores literarios (Instituto, 
2003: 224-225). Barnet enriquecería sus aportes en novelas posteriores, 
como Canción de Rachel (1969), Gallego (1983) y La vida real (1986). 

No es posible concluir este somero recorrido sin mencionar la obra de 
un escritor de las promociones literarias relativamente más recientes: 
Leonardo Padura. En las novelas de la tetralogía «Las cuatro estaciones» 
–Pasado perfecto (1991), Viento de cuaresma (1994), Máscaras (1997) y 
Paisaje de otoño (1998)–, el autor refleja los avatares de la sociedad cu-
bana en relación con la crisis de los años noventa. La presentación de la 
historia y caracterización de diferentes comunidades etnoculturales asen-
tadas en Cuba es otra de las aristas tratada por Padura: en La cola de la 
serpiente (1998) aparece la comunidad china establecida en el antiguo 
barrio homónimo habanero, mientras que en Herejes (2013) constituye 
uno de los motivos la inmigración hebrea.

Basten estos antecedentes para demostrar la estrecha relación existente 
en Cuba entre la literatura y la antropología. En ese sentido, la obra de 
Fernando Ortiz se erige indudablemente como pivote y parteaguas entre 
ambas, en paradigma de dicha relación.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS32

LOS COMIENZOS  
DEL POLÍGRAFO FERNANDO ORTIZ 

Fernando Ortiz (foto 1) nació en La Habana en 1881, pero con poco más de 
un año de nacido es llevado por su madre a la mediterránea Menorca, Islas 
Baleares, pertenecientes culturalmente a los llamados países catalanes. 

La España donde vivió el pequeño Ortiz, desde 1882 hasta 1895, se en-
contraba en plena ebullición en el orden del pensamiento. Julián Sanz del 
Río había introducido hacia 1850 las ideas del filósofo alemán Karl Chris-
tian Friedrich Krause, que tuvieron una destacada influencia durante la 
segunda mitad del siglo XIX sobre algunos grandes pensadores muy críti-
cos con la decadente situación intelectual de la península, como Joaquín 
Costa, Francesc Pi i Margall, Nicolás Salmerón, Rafael María de Labra, 
Emilio Castelar y Francisco Giner de los Ríos. 

Esta corriente llegó a las Baleares. En la «casa habanera», de exótica 
arquitectura colonial cubana, enclavada en la Plaza del Born, en Ciuda-
dela de Menorca, se reunían los amigos del padrino de Ortiz, Lorenzo 
Cabrisas. Los tertuliantes, además de fervorosos partidarios del krausis-
mo, eran hombres abiertos a las tendencias políticas progresistas. Entre 
ellos se encontraban Joan Benejam,2 figura importante de la pedagogía y 
la cultura menorquinas (Ortiz, 1906: 243-244) y el escritor Andrés Ruiz 
y Pablo. ¿Habrá compartido el niño algunas de estas tertulias, con esa 
precoz inteligencia y curiosidad natural que le hizo publicar sus primeros 
trabajos por esas fechas?

 
El muchacho leía muchísimo. Le impresionaron mucho dos libros: 
una novela que no era histórica y que relataba las hazañas de Li-
vigstone.3 El otro era la historia de la conquista de Méjico por Her-
nán Cortés. Leyó estos libros cuando tenía siete u ocho años, sin 
embargo, las impresiones que ellos despertaron en él le iniciaron 
con interés en las culturas más diversas.4

2 Benejam sería profesor del niño en la enseñanza primaria, inculcándole, junto 
con los conocimientos apropiados a su curiosidad e inteligencia, valores y princi-
pios que lo acompañaron toda su vida.

3 David Livingstone (1813-1873) fue un médico y misionero escocés, considerado 
uno de los más importantes exploradores de África.

4 Diggs, Ellen Irene: «Fernando Ortiz. Su vida y su obra» [tesis de doctorado, Uni-
versidad de La Habana, 1944], Fondo Fernando Ortiz, Biblioteca Nacional de 
Cuba José Martí (BNCJM), p. 20.  



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 33

 
Siendo un adolescente, Ortiz redactó en menorquín, en 1895, su primer 

libro: Principi y prostes. Folleto de artículos de costumbres en dialecto 
menorquín, fruto de observaciones en torno a la literatura costumbrista y 
el folclor de la isla, escrito como continuación del de Andrés Ruiz y Pablo 
Per fer gana: caldereta d’ articles… (Salord, 1998a: 5; 1998b: 26). Otro de 
los testimonios iniciales que se conservan de su obra data también de su 
adolescencia, un glosario de apodos escrito en menorquín titulado Culec-
ció d’els mal noms de Ciutadella (Ortiz, 2000), dibujado y firmado por él.5 

El primer contacto directo con su tierra natal lo tuvo Ortiz rondando los 
15 años, durante su estancia entre 1895 y 1898 en La Habana, donde inició 
sus estudios universitarios de Derecho. La guerra impidió al joven profun-
dizar en el conocimiento de la sociedad de la época, sin dudas alterada 
por los terribles acontecimientos bélicos que pudo sentir en su totalidad. 
A su regreso a España, donde continuaría su carrera universitaria, apenas 
podría hablar de asuntos de su país como no fueran los de la contienda 
independentista y del «desastre del 98», que tan dramáticas consecuencias 

5 Según su hija María Fernanda, Ortiz era muy buen dibujante. Evidencias de esto 
se pueden observar en su archivo personal. 

Foto 1. Fernando Ortiz Fernández (www//uneac.org.cu)



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS34

traería tanto para España, la antigua potencia finalmente derrotada, como 
para Cuba, que junto a Filipinas y Puerto Rico pasaría a la tutela del nacien-
te imperio norteamericano.

En la Universidad de Barcelona obtuvo el grado de Licenciado en De-
recho en junio de 1900. A esa época se remonta su relación con algunas 
figuras eminentes de la sociología, la criminología y el derecho penal, con 
las que se escribió largamente, como Constancio Bernaldo de Quirós, En-
rico Ferri y Rafaele Garófalo.6

Viajó entonces a Madrid para realizar el doctorado. En 1917 narró sus 
experiencias estudiantiles en la Universidad Central de Madrid:

En esta época estudié la teoría neo-correccionalista penal con su 
ilustre iniciador Francisco Giner de los Ríos y practiqué numero-
sas expediciones antropométricas y antropológicas al mal llamado 
Correccional de Alcalá de Henares y Cárcel Modelo, obteniendo la 
amistad del Maestro y la de los eminentes penalistas hispanos [Pe-
dro] Dorado Montero y Bernaldo de Quirós.7

Uno de los profesores que ejerció entonces mayor influencia en su pen-
samiento científico fue Manuel Sales y Ferré, el fundador de la sociolo-
gía en España y director del Instituto de Sociología de Madrid. Bajo su 
dirección, y junto a sus compañeros de clase, el joven estudiante ofreció 
conferencias donde dio a conocer aspectos de la sociedad menorquina en 
la que vivió hasta su adolescencia.

En el Museo de Ultramar de Madrid, Ortiz tropezó por primera vez, a ini-
cios del siglo XX, con los atributos de una «terrible» y misteriosa secta negra 
cubana: los ñáñigos o abakuá, originarios del Calabar (territorio situado 
entre las actuales Nigeria y Camerún), que habían horrorizado a la «buena 
sociedad» de la centuria anterior. Leyó además diferentes obras publica-
das sobre los ñáñigos, pues en el seminario de posgraduados del Instituto 
de Sociología le habían solicitado impartir una conferencia sobre el tema. 
Consultó, entre otros, el folleto Los ñáñigos: su historia, sus prácticas, 
su lenguaje y Los criminales en Cuba, ambos de José Trujillo Monagas;8  

6 Correspondencia variada, carpeta 348, Fondo Fernando Ortiz, BNCJM. 
7 «Relación justificada de méritos y servicios» [La Habana, 1917], Fondo Fernando 

Ortiz, BNCJM, p. 3. 
8 Trujillo Monagas, funcionario policial de origen canario, además de obtener ce-

lebridad por su protagonismo en la campaña antiabakuá librada en La Habana 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 35

el texto de una famosa conferencia pronunciada por el criminólogo es-
pañol Rafael Salillas;9 y, finalmente, el libro de Constancio Bernaldo de 
Quirós y José María Llanes Aguilaniedo La mala vida en Madrid. Estudio 
psicosociológico, redactado a la medida de otro famoso de la época: La 
mala vida en Roma, de Alfredo Nicéforo y Scipion Sigheli (Ortiz García, 
2001: 67). 

Como resultado de estas búsquedas, impartió la referida conferencia, al 
parecer, con muchos elementos pintorescos y más bien dramáticos. «En 
realidad –nos dice Ortiz de ella– yo nada sabía de los ñáñigos, y desde 
entonces me propuse estudiarlos y escribir un libro que titularía La mala 
vida en La Habana, incluyendo el ñañiguismo como uno de los capítulos 
más llamativos» (Ortiz, 1939: 86). 

Al concluir sus estudios universitarios, en 1902, Ortiz volvió a Cuba 
«con lo ñáñigo en la cabeza». Por ello decidió investigar los «márgenes» de 
la sociedad habanera, donde pululaban mendigos, prostitutas, «brujos», 
bandidos y «criminales»:

Puse mano a la obra en colaboración. Mario Muñoz Bustamante, 
en aquel entonces redactor de El Mundo, quedaría encargado de lo 
tocante a la mendicidad, y el Dr. Miguel de Carrión escribiría en 
torno a la prostitución. Pero todo quedó ahí, es decir, Bustamante 
no hizo nada y Miguel de Carrión, médico especialista, escribió tres 
novelas, entre ellas “Las Honradas”. Por mi parte escribí algunos 
articulejos en Azul y Rojo, donde también escribía un gran periodis-
ta, Carbó […]. [Trabajé] en unión de Carbó, en labores de reportaje 
sociológico, por primera vez aprendí algo, en el terreno de las reali-
dades gráficas, acerca de aquellas cuestiones.10

en 1881, fue el abuelo paterno del dictador dominicano Rafael Leónidas Trujillo, 
quien gobernó su país, con o sin la presidencia, desde 1930 hasta su asesinato 
en 1961.

9 Salillas se había interesado en el tema ñáñigo tras haber presenciado una cere-
monia de esta sociedad en una visita a la fortaleza de Achió, en Ceuta, lugar de 
destierro de muchos cubanos durante la etapa colonial (Ortíz García, 2001: 67). 

10 Entrevista publicada en El País, viernes 25 de noviembre de 1955 [recorte de 
prensa], carpeta 337, «Homenaje nacional a Fernando Ortiz», Fondo Fernando 
Ortiz, BNCJM. Vale mencionar aquí que, en las carpetas de su archivo perso-
nal que él mismo tituló «Mala vida (Cuba)» y «Brujería-Cuba» (Fondo Fernando 
Ortiz del Instituto de Literatura y Lingüística), se encuentran notas acopiadas 
sobre los ñáñigos en el Presidio de La Habana, y sobre los negros criminales, con 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS36

Aunque ese proyecto investigativo no fue concluido, la cultura cubana 
contaría con algunos de sus muy importantes resultados: el libro Los negros 
brujos, de Ortiz (1906) –que introduciría una carta-prólogo del antropólogo 
criminalista Cesare Lombroso–, y las novelas de corte psicológico-social, 
ya mencionadas, de Miguel de Carrión, uno de los representantes más im-
portantes de la llamada novela naturalista cubana (Díaz, 2002).

Ortiz regresaría a Europa en calidad de diplomático en el verano de 
1903: «[…] tras una breve e imperiosa estancia en España, [fui] para Italia, 
allí residí [en Génova] durante unos tres años, en los cuales asistí como 
estudiante libre al curso de Sociología de [Alfonso] Asturaro, conferencias 
de Antropología Criminal de Lombroso en la cercana ciudad de Turín 
[…]».11 También desempeñó un cargo consular en Marsella, Francia.

Sin esta rica trayectoria iniciática, la monumental y multidisciplinaria 
obra orticiana no hubiera sido la que conocemos, porque él tuvo la opor-
tunidad de percibir casi desde la cuna una amplia diversidad cultural 
que lo preparó para descubrir el entorno cubano, tratar de entenderlo, de 
explicarlo y de cambiarlo. 

FERNANDO ORTIZ Y LA LITERATURA

En 1906 Ortiz, finalmente, se asienta en Cuba, y se involucra a partir de 
entonces en cuanta empresa cultural y política considerara de relevancia 
en sus propósitos de aprehensión y de «mejoramiento» del país. Aunque no 
formó parte de grupos tan importantes como el Minorista y el de Avance, 
compartió con sus componentes y los integró a muchas de sus iniciativas 
intelectuales, reuniéndose con ellos en tertulias, veladas y otras actividades.

Desde finales de los años veinte, Ortiz acopió numerosa información 
sobre un asunto que le había comenzado a interesar con la eclosión en 
Cuba, y en diferentes ámbitos, del movimiento del negrismo o de la ne-
gritud en el arte y en la literatura, a tono con las diferentes corrientes del 

bibliografía incluida. Las fuentes consultadas por el joven criminalista fueron 
numerosas, y entre ellas aparecen el Diccionario provincial de voces y frases cu-
banas, de Esteban Pichardo (1836); Cecilia Valdés, de Cirilo Villaverde (1882); 
la sección «La criminalidad en Cuba» del periódico habanero El Curioso Ameri-
cano (1899) –atribuida a Manuel Pérez Beato, según comenta el propio Ortiz–; 
y también, del escritor costumbrista Luis Victoriano Betancourt, sus artículos 
«Los ñáñigos», «El Día de Reyes» y «Un velorio en Jesús María». Al respecto véa-
se, además, Domínguez, 2002.

11  «Relación justificada de méritos y servicios»…, p. 7.



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 37

vanguardismo artístico europeo. Entre sus exponentes más renombrados 
estarían compositores musicales como Amadeo Roldán, Alejandro García 
Caturla y Ernesto Lecuona; la poesía de Ramón Guirao, José Zacarías 
Tallet y Emilio Ballagas; la narrativa de Alejo Carpentier, con su primera 
novela –ya mencionada–, Écue-Yamba-Ó.

Cuando Nicolás Guillén publicó Motivos de son, en 1930, con «boca nue-
va que habrá de decir la palabra de dos continentes –África y América– in-
comprendidos y explotados» (Guillén, 2002: 31), Fernando Ortiz escribió 
desde las páginas de la revista Archivos del Folklore Cubano una reseña al 
libro. Este abría un nuevo camino a la literatura de la Isla, una literatura 
que no era «blanca», al uso de Europa, ni negra africana, sino un producto 
de la transculturación, todavía no descrita por él, pero sin dudas en es-
tudio ya por entonces. En la de obra Guillén vio Ortiz la materialización 
literaria del fenómeno, como la obra de Wifredo Lam lo fue en las artes 
plásticas, y a ambos dedicó importantes páginas. Se estaba, pues, en pre-
sencia no de un «arte negro», sino de algo diferente, un fenómeno pecu-
liar, propio de las singulares condiciones históricas y sociales de Cuba y de 
todos los lugares del Nuevo y del Viejo Mundo donde coexistieron negros 
y blancos: la mulatez. En los años treinta, escribió trabajos sobre la poesía 
y la literatura mulatas, así como un libro que no llegó a concluir, titulado 
La epifanía de la mulatez (Ortiz, 2015).12

A Ortiz le atraía la literatura, siempre la tuvo como una importante 
fuente de adquisición de datos para su labor científica, además de consi-
derarse él mismo un escritor. De hecho, el primer trabajo publicado por 
él sobre literatura, que se conozca hasta hoy, estuvo dedicado a Miguel 
de Cervantes (Ortiz, 1913). Con posterioridad escribió otros, fundamen-
talmente sobre la presencia del negro en la literatura española y también 
sobre la nacional, entre ellos el dedicado al poema de Agustín Acosta «La 
zafra», «de gran valor y trascendencia» (Gutiérrez, 1982: 60). 

La obra de Guillén, Ballagas, Tallet y otros autores fue un incentivo 
para que Ortiz acometiera con gran interés el estudio de la poesía negra 
desde las literaturas españolas e hispanoamericanas de los Siglos de Oro 
y del barroco hasta la llamada poesía mulata del siglo XX. Intentó escribir 
un libro que tituló «La literatura cubana desde sus orígenes…», que dejó 
prácticamente en sus inicios.13

12 También escribiría una reseña de los Poemas afroantillanos del puertorriqueño 
Luis Palés Matos, considerado el iniciador de la poesía negra (Ortiz, 1937).

13 Archivo Fernando Ortiz del Instituto de Literatura y Lingüística.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS38

Durante esos años, se encontraba ocupado en la estructuración de 
la tesis sobre la cubanidad o cubanía, neologismos que introdujo en el 
léxico cotidiano14 y que expuso en varios de sus trabajos de la época. 
En el más relevante –«Los factores humanos de la cubanidad» (1940c)– 
explicó mediante una espléndida imagen visual –el ajiaco– el proceso 
histórico y social de construcción incesante de la cubanidad en términos 
antropológicos, con la utilización del exponente más «típico» de la cocina 
cubana. En ese ensayo orticiano se encuentra el nuevo concepto que de-
sarrollará con más amplitud en otros artículos (1940a y d) y en el ensayo 
de interpretación Contrapunteo cubano del tabaco y el azúcar (1940b): 
la transculturación.

La prensa de entonces –y en particular Libros Cubanos. Boletín de Bi-
bliografía Cubana– saludó la aparición del Contrapunteo: «la gracia litera-
ria y la competencia científica hacen de este libro un legítimo ensayo, en 
la más exigente definición del género, y al mismo tiempo una obra de 
culminación investigadora, de gran importancia para el conocimiento  
de las realidades cubanas en los órdenes sociológico y económico» (Augier, 
1940: 14). 

A la manera medieval, el autor nos introduce en el tema del libro y da 
rienda suelta a su pluma:

 
Un arcipreste15 de buen humor, correntón y gran poeta, muy famoso 
en la Edad Media, dio personalidad al Carnaval y a la Cuaresma y 
los hizo hablar en buenos versos, poniendo sagazmente en los de-
cires y contradecires del coloquio […] los males y los bienes que del 
uno y de la otra le venían a los mortales […].
Acaso la célebre controversia imaginada por aquel gran poeta sea 
precedente literario que ahora nos permitiera personificar el mo-
reno tabaco y la blanconaza azúcar, y hacerlos salir en la fábula a 
referir sus contradicciones […].
Tales contrastes no son religiosos ni morales, como eran los rima-
dos por aquel genial presbítero y gran poeta […]. Tabaco y azúcar 
se contradicen en lo económico y en lo social […]. Pero, además, el 

14 Carta a Andrés Iduarte, 29 de diciembre de 1950, correspondencia I-J-K, carpeta 
170, Fondo Fernando Ortiz, BNCJM.

15 Juan Ruiz, Arcipreste de Hita (Alcalá de Henares, Madrid, 1283-1351) fue el autor 
del Libro de buen amor, obra considerada entre las más importantes de la literatu-
ra medieval española.



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 39

contrastante paralelismo del tabaco y el azúcar es tan curioso, al 
igual que el de los personajes del diálogo tramado por el Arcipres-
te, que va más allá de las perspectivas meramente sociales para 
alcanzar los horizontes de la poesía (Ortiz, 1940b: 1-2).

 
El sobresaliente escritor que siempre fue, el excelente conocedor de la 

literatura, abrió una nueva época con su obra y en el género del ensayo, en 
donde halla, mediante un contrapunto cultura-entorno, ciencia «pura» 
y narración literaria, un instrumento epistémico-interpretativo igual-
mente asequible a un público más extenso que el de sus obras anteriores  
(Weimberg, 2002: 31-47). Resulta muy interesante descubrir en un tex-
to que trata sobre las implicaciones sociales de las dos «mercancías» 
definitorias de la historia económica cubana, la forma como «fascina» y 
atrapa, como si fuera una novela, a quien lo lee, aún en la actualidad, 
dando lugar a ese «extraño efecto que el libro produce en los lectores», 
donde a medida que «Ortiz nos habla sobre el tabaco y el azúcar, más 
sentimos que aprendemos sobre los cubanos, su cultura, musicalidad, 
humor, su pérdida de raíces y su modo barroco de rearmar sus iden-
tidades al integrar los significados fracturados de múltiples culturas» 
(Coronil, 1995: ix-xvii).16 

BREVES CONCLUSIONES

La literatura y la antropología se relacionan estrechamente en América 
Latina y el Caribe, porque desde los siglos XV al XVIII ya hubo quienes crea-
ron textos en los cuales retrataron el mundo nuevo y a sus habitantes. 
Estos textos fueron empleados después, además, como fuentes antropo-
lógicas. A partir del siglo XIX, y sobre todo del XX, comienzan a aparecer 
obras escritas por autores relacionados directamente con la antropología 
a distintos niveles.

Fernando Ortiz utilizó la literatura como fuente de información desde 
sus inicios investigativos en España, Italia y en la propia Cuba, a tono con 
las escuelas de pensamiento en las que se formó, aquellas que estudió a 
lo largo de su vida científica, y también dentro de la escritura de parte de 
su obra antropológica.

El Contrapunteo cubano del tabaco y el azúcar no solo es una de las más 
importantes contribuciones de la antropología insular, donde presentó al 

16  La traducción de los fragmentos se debe a Weimberg (2002: 44). 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS40

mundo su concepto de transculturación, sino que, además, es el ejemplo 
más conocido, dentro de su obra, de la utilización de recursos y géneros 
literarios –en este caso, medievales– para ilustrar espléndidamente proce-
sos históricos, económicos y culturales cubanos. 

BIBLIOGRAFÍA

AUGIER, ÁNGEL (1940): Libros Cubanos. Boletín de Bibliografía Cubana I 
(3), La Habana, septiembre-octubre, p. 14. 

BARCIA, MARÍA DEL CARMEN (2018): Pedro Blanco el negrero. Mito, realidad 
y espacios. Ediciones Boloña, La Habana. 

CORONIL, FERNANDO (1995): «Transculturation and the politics of Theory: 
Countering the Center, Cuban Counterpoints», Ortiz, Fernando: 
Cuban Counterpoint. Tobacco and Sugar, Duke University Press, 
Durham, pp. ix-xvii.

DÍAZ, MARÍA DEL ROSARIO (2002): «El archivo de don Fernando Ortiz. 500 
años de transculturación en Cuba a través de sus documentos», Carib-
bean Studies: Bibliographic Acces and Resources for the Past, Present 
and Future, Seminar of Adquisition of Latin American Library Materi-
als, SALALM, XLIII Conference Secretariat, Benson Latin American 
Collection, University of Texas, Austin, pp. 20-27.

DOMÍNGUEZ, MAYLÉN (2002): «El archivo personal de Fernando Ortiz y su 
recortería de prensa sobre brujería: compilación bibliográfica», Ca-
tauro. Revista Cubana de Antropología (6), pp. 196-206. 

GUILLÉN, NICOLÁS (2002): Epistolario (comp. de Alexander Pérez Heredia). 
Editorial Letras Cubanas, La Habana. 

GUTIÉRREZ VEGA, ZENAIDA, comp. (1982): Fernando Ortiz en sus cartas a 
José María Chacón (1914-1936, 1956). Fundación Universitaria Espa-
ñola, Madrid.

Instituto de Literatura y Lingüística (2002-2003): Historia de la literatu-
ra cubana, tomos I-II. Editorial Letras Cubanas, La Habana.

LAËTHIER, MAUD, EMMA GOBIN, ADRIAN FUNDORA GARCÍA, DMITRI PRIETO 
SAMSÓNOV (2020): «La voix des masses: Ethnographie, journalisme 
et littérature chez Pablo de la Torriente Brau et Jacques Roumain», 
Argyriadis, Kali et al. (dir.): Cuba-Haïti: Engager l’anthropologie. 
Anthologie critique et histoire comparée (1884-1959), Cidihca, Mon-
treal, pp. 361-401.



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 41

ORREGO, JUAN CARLOS y MARGARITA SERJE (2012): «Antropología y literatu-
ra. Travesías y confluencias», Antípoda. Revista de Antropología y 
Arqueología, julio-diciembre,  pp. 15-26, http://dx.doi.org/10.7440/
antipoda15.2012.01

ORTIZ, FERNANDO (1895): Principi y prostes. Folleto de artículos de costum-
bres en dialecto menorquín. Imprenta Fábregas, Ciudadela.

 (1906): «Joan Benejam», Cuba y América XX (16), pp. 243-244. 

 (1913): «Las crónicas inéditas de Cervantes», Revista Bi-
mestre Cubana VIII (5), pp. 325-327. 

 (1930): «Motivos de son, por Nicolás Guillén», Archivos del 
Folklore Cubano V (3), pp. 222-238.

 (1937): «Luis Palés Matos. Poemas afroantillanos» [Publica-
ciones recibidas], Estudios afrocubanos I (1), pp. 156-159.

 (1939) «Brujos o santeros», Estudios Afrocubanos III (3-4), 
pp. 85-90. 

 (1940a): «América es un ajiaco», La Nueva Democracia XXI 
(11), Nueva York, pp. 20-24.

 (1940b): Contrapunteo cubano del tabaco y el azúcar (Ad-
vertencia de sus contrastes agrarios, económicos, históricos y socia-
les, su etnografía y su transculturación). Jesús Montero, La Habana.

 (1940c): «Los factores humanos de la cubanidad», Revista 
Bimestre Cubana XLV (2), pp. 161-186.

 (1940d): «El fenómeno social de la transculturación y su im-
portancia en Cuba», Revista Bimestre Cubana XLVI (2), pp. 273-278. 

 (2000): Culecció d’els mal noms de Ciutadella. Fundación 
Fernando Ortiz, La Habana.

 (2015): Epifanía de la mulatez. Historia y poesía (comp. de 
José A. Matos). Fundación Fernando Ortiz, La Habana.

ORTIZ GARCÍA, CARMEN (2001): «Relaciones de Fernando Ortiz con los an-
tropólogos españoles», Catauro. Revista Cubana de Antropología (4), 
pp. 60-78. 

PORTUONDO, JOSÉ A. (1969): «El negro, héroe, bufón y persona en la literatura 
cubana colonial (1608-1896)», Etnología y Folklore 7, pp. 63-67.

SALORD I COMELLA, CARLES (1998a): «Ortiz, un gran ciutadellenc desconoci-
do», Menorca, 18 de abril, p. 5. 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS42

 (1998b): «N’Andrés Ruiz y Fernando Ortiz», La Veu, 8 de 
mayo, p. 26.

WEIMBERG, LILIANA (2002): «Ensayo y transculturación», Cuadernos Ame-
ricanos 9, pp. 31-47.



43 |

EL LUGAR DE RÓMULO LACHATAÑERÉ  
EN LA HISTORIA  

DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA

Ada Lescay González

El estudio de las religiones cubanas de origen o sustrato africano cons-
tituye uno de los ejes centrales de la investigación antropológica en el 
espacio insular. Las aproximaciones a los aportes teológicos de las llama-
das metaetnias1 africanas datan del inicio de un concienzudo y autóctono 
acercamiento al legado africano en los primeros años de la pasada cen-
turia, cuando comienzan a estudiarse con sistematicidad el conjunto de 
símbolos, pensamientos y acciones heredados de África e insertos en la 
construcción de una identidad nacional y regional. 

Fernando Ortiz deviene pionero en este sentido. Sus textos Los negros 
brujos (1906), Las rebeliones de los afrocubanos (1910), Entre cubanos… 
Psicología tropical (1913) o Los negros esclavos. Estudio sociológico y de 
derecho público (1916) marcan el inicio de una larga y enriquecedora lí-
nea de investigación que ha llegado hasta hoy.

Empero, su continuidad ha estado marcada por la valoración, amplia-
ción y corrección de los principios y las caracterizaciones socio-históricas 
enarboladas por Ortiz, especialmente en sus primeras obras. Las premi-
sas de Lydia Cabrera, Rómulo Lachatañeré, Rafael L. López Valdés, Joel 
James, Lázara Menéndez, Natalia Bolívar, Abelardo Larduet, por solo ci-
tar algunos ejemplos, responden a la indagación ontológica con relación a 
la contribución africana en la estructuración de lo cubano, tomando como 
centro de atención los presupuestos teológicos.

Valorar los logros de los intelectuales señalados, en el ámbito del estu-
dio de las religiones cubanas de origen africano, puede ser una empresa 
ardua, que requiere de mucho tiempo de investigación y un espacio de 
exposición mayor que el que puede recoger este trabajo. No obstante, el 
estudio pormenorizado de cada una de estas figuras puede contribuir a 
esclarecer su lugar en la antropología cubana. En este caso, la mirada 

1 Entendiendo la metaetnia como la relativa comunidad de rasgos lingüo-culturales y 
la pertenencia territorial de estos pueblos (Bromley, 1986 y Guanche, 2011). 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS44

se dirige a Rómulo Lachatañeré 
Crombet (foto 1), uno de los más 
importantes continuadores de la 
obra de Fernando Ortiz.

Rómulo Benjamín Lachatañeré 
Crombet nació el 24 de julio de 
1909, en Santiago de Cuba.2 Era 
el hijo más pequeño de Gustavo 
Lachataignerais3 Peltran y Flora 
Crombet Cureau, ambos descen-
dientes de familias franco-ca-
ribeñas asentadas en la región 
oriental de la Isla luego del esta-
llido de la rebelión de esclavos en 
Saint-Domingue. 

Tanto su padre como su madre 
eran portadores de principios in-
dependentistas. El primero par-
ticipó en la última etapa de la 
guerra emancipadora cubana, en 
la cual alcanzó el grado de sargento. Su madre era hija de uno de los más 
destacados jefes de las luchas contra el colonialismo español, el general 
Francisco Adolfo Crombet Tejera, más conocido como Flor Crombet. Ró-
mulo fue criado bajo la égida de su madre debido a que su padre murió 
cuando él tenía poco más de un año de edad. 

Realizó los primeros estudios en su ciudad natal. A los trece años soli-
cita ingreso en el Instituto de Segunda Enseñanza de Santiago de Cuba, 
para el curso de 1922-1923. Allí alcanza, el 16 de septiembre de 1926,4 
el título de bachiller en Ciencias y Letras. El día 30 del propio mes y año 
matricula en la Facultad de Medicina y Farmacia en la Universidad de 
La Habana. 

De acuerdo con las pesquisas realizadas por el antropólogo cubano Isaac 
Barreal, en su etapa universitaria Lachatañeré se interesa en los temas 

2 Los datos biográficos de Lachatañeré han sido tomados del prólogo de Barreal 
(2004) y de Cremé (2011).

3 Esta es la grafía original del apellido, castellanizada por Lachatañeré. 
4 Fecha dada por Barreal (2004: XI). La historiadora Zoe Cremé señala el 26 de 

septiembre de 1926 como fecha de graduación (2011: 23). 

Foto 1. Rómulo Lachatañeré Crombet
(http-casadranguet.wordpress.com)



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 45

concernientes a la influencia africana en la cultura cubana y recopila 
mitos de los yorubas, a partir de entrevistas realizadas a practicantes de la 
Regla de Ocha o santería en La Habana y sus alrededores. 

No obstante, no es ocioso señalar que, quizás, sus inquietudes en rela-
ción con las prácticas religiosas afrocubanas surgieron en la propia región 
oriental. Si bien es cierto que pudo haber recibido una educación deu-
dora de las pautas religiosas cristiano-protestantes,5 no se debe perder 
de vista que nació y vivió los primeros diecisiete años de su vida en una 
ciudad como Santiago de Cuba, donde la presencia de cabildos de nación 
–posteriormente convertidos en Sociedades de Recreo y Beneficencia– era 
importante.6 

En su etapa universitaria el joven comienza, igualmente, una intensa 
actividad política, encaminada a oponerse a la prórroga de poderes del 
gobierno dictatorial del presidente Gerardo Machado.7 

Lachatañeré obtuvo el título de doctor en Farmacia el 18 de noviem-
bre de 1929. Luego de graduado, permaneció varios años en La Habana, 
trabajando como técnico de laboratorio en el Instituto de Enfermedades 
Venéreas. En este periodo ingresa en las filas del Partido Comunista. 

Por participar en la huelga de marzo de 1935 guarda prisión. Su mili-
tancia y actividades políticas lo llevaron a ser controlado por la policía, y se 
vio obligado a abandonar la capital y regresar a Santiago de Cuba, donde 

5 Zoe Cremé (2011: 23) destaca que los padres de Rómulo contraen matrimonio en 
1904 en la primera iglesia bautista, ante el reverendo Teófilo Barocio. Este hecho 
permite suponer que el matrimonio estaba afiliado a ese templo protestante. 

6 En el cabildo se desarrollaban actividades culturales de diversa naturaleza, en par-
ticular ceremonias religiosas y actividades recreativas relacionadas con la música y 
la danza. No obstante, como señala la historiadora Olga Portuondo, también fueron 
sociedades de ayuda mutua, para auxiliarse ante las enfermedades, los fallecimien-
tos y otras necesidades, así como para completar la coartación de algún esclavo o 
para financiar la compra de un terreno donde levantar la casa-templo, altar de la 
patrona o el patrón católico del cabildo. De igual manera, la autora destaca que no 
se ha tomado en consideración la influencia educativa que pudieron tener los cabil-
dos. Para ella, a partir de su estudio, mucho podría conocerse sobre la preparación 
política y el proceso de formación de una identidad criolla entre los libres de color 
(2014: 193-194).

7 Debe recordarse que, en 1927, los partidarios de la continuidad del gobierno de 
Machado presentaron un proyecto de reforma de la Constitución, extendiendo los 
mandatos de los cargos electivos. Aprobado por la Cámara y el Senado, la Asam-
blea Constituyente de 1928 extendió el mandato de Machado hasta 1935. No obs-
tante, el dictador fue derrocado, como se sabe, en agosto de 1933. 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS46

continúa investigando las características de la religiosidad popular. Más 
tarde viaja a Manzanillo, para trabajar como laboratorista clínico en un 
dispensario privado, propiedad de unos antiguos compañeros de estudio. 

El 27 de noviembre de 1936 publica, en el periódico santiaguero Dia-
rio de Cuba, su texto «La religión santera y el milagro de la Caridad del 
Cobre»,8 dedicado a lo que llama la identidad entre las formas religio-
sas africanas y la práctica católica. El joven investigador se auxilia de la 
identificación de la virgen de la Caridad del Cobre con la deidad yoruba 
Oshún, para explicar el proceso mediante el cual

 
[…] los negros vaciaron el gran caudal de sus supersticiones y creen-
cias –de un contenido religioso elemental, rudimentario– dentro del 
marco de la religión cristiana, y que después de verificarse la adap-
tación del negro al cristianismo, era tan profundo el arraigo de estas 
en el alma negra, que yéndose por encima de toda forma dogmática, 
han ido a sedimentarse en el subsuelo de la población y le han dado 
matiz y color a las formas supersticiosas que encarnan el sentir po-
pular del pueblo de Cuba. 
Rápidamente el negro dio carta de ciudadanía a sus orishas, y es-
tableció una perfecta identidad entre estos y los santos del santoral 
católico, valiéndose para esto, unas veces de la comparación entre 
las leyendas populares que versaban sobre la vida de los santos y las 
leyendas y cuentos atribuidos a sus personajes mitológicos; otras, 
estableciendo la comparación desde un punto de vista meramente 
objetivo, por la ingenua interpretación de las imágenes de santos, 
por tener una versión borrosa e incompleta de sus vidas (1993: 23).

El fragmento anterior corrobora el interés de Lachatañeré por expli-
car el proceso de formación de lo que posteriormente denominaría san-
tería o culto a los santos, tópico que sería constante en su producción 
intelectual.  

También de 1936 son dos cuentos afrocubanos recogidos por Lachata-
ñeré y publicados en la revista Polémica: «La fiesta de Changó» y «La caída 
del casto Orisaoco».9 

8 Este trabajo fue reproducido en la revista Del Caribe en 1993 y, recientemente, 
en una selección de textos reunidos por el investigador y director de la Casa del 
Caribe, Orlando Vergés (2015). 

9 Incluidos en la compilación realizada por Barreal (2004). 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 47

El primero narra la venganza de Changó contra Eleguá, debido a que 
este último –poseído por la gula– lo había dejado sin comida durante un 
güemilere o fiesta de los tambores.10 Changó, como represalia, organiza 
otra fiesta con la complicidad de Ogún. Cuando Eleguá va a buscar su 
comida, es encerrado durante tres días y sus tres noches, sin alimentarse 
ni ver la luz. Pasado este tiempo, Changó lo libera, luego de corroborar 
que aprendió la lección. En la narración también se hace alusión a otros 
orichas, como Yemayá, Oshún, Obatalá, Oyá y Orúmbila. 

El segundo cuenta cómo Yemayá sedujo a Orisaoco para que le confesara el 
secreto sobre el cultivo del ñame. La potestad de sembrar este alimento, tan 
apreciado por los santos, había sido conferida por Obatalá a Orisaoco. Este, 
envilecido por los encantos de la «reina de los mares», Yemayá, le enseña el 
secreto, y ella, a su vez, se lo hace saber a su hijo de crianza, Changó. Obatalá 
le reclama a Orisaoco por la escasez de ñame, pero él no se atreve a confesar 
que ha sido víctima de un engaño. Changó, siguiendo los consejos de Yema-
yá, le ofrece los ñames cultivados por él a Obatalá a cambio de los tambores. 
Luego del güemilere, Changó devuelve los tambores, pero por una trastada de 
Yemayá, Obatalá le concede los tambores a Changó por siempre. 

Ambas narraciones forman parte del cúmulo de historias que Lachata-
ñeré iría recreando mientras investigaba la herencia yoruba en la cultu-
ra cubana. En 1938, el autor publica su primer libro, ¡Oh, mío Yemayá!  
bajo el sello editorial El Arte, en Manzanillo. Este texto es el resultado de 
esa ardua labor de recopilación de los cuentos afrocubanos que formaban 
parte del corpus de creencias populares relacionado con el panteón de los 
orichas. En sus páginas pueden encontrarse relatos que tienen a Agallú 
Solá, Changó, Oshún, Yemayá, Ogún Arere, Ochosi de Mata u Orúmbila 
como protagonistas. 

La exégesis de cada una de estas historias no lleva al lector a una devo-
ción por la deidad yoruba, sino a una valoración de su condición humana 
antes de erigirse en figura de culto por la santería o Regla de Ocha. La 
codicia, los celos, el egoísmo, la lujuria, el incesto son algunos móviles de 
estos personajes. Los efectos de cada uno de estos males los conducen a 
acciones muy alejadas de lo religioso y muy cercanas a las miserias y las 
riquezas de la naturaleza humana. 

Al finalizar el ciclo narrativo sobre los episodios de la vida de los orichas, 
el autor reproduce una serie de cantos dedicados a estos, parte importante 

10 Al güemilere también se le denomina fiesta de tambores, batá o bembé indistinta-
mente. 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS48

de la dramaturgia del güemilere. Por último, aparece un glosario de los 
términos yorubas empleados, indistintamente, en cada uno de los relatos. 

En 1939, Lachatañeré viajó a los Estados Unidos. Establece su hogar en 
Nueva York, junto con la cubana Sara Carranza, quien se encontraba radi-
cada en esa ciudad desde el año anterior. Allí continuó investigando sobre 
los componentes africanos en la cultura cubana, lo que lo llevó a escribir 
el Manual de santería, texto que sería publicado en 1942, en La Habana, 
bajo el sello de la Editorial Caribe. 

En el prefacio del libro señala que la intención de su trabajo es acer-
carse a las creencias afrocubanas desde un nuevo ángulo, contrastan-
do las interpretaciones antropológicas realizadas hasta ese momento con 
las propias apreciaciones de los practicantes, sus deducciones lógicas y 
las especulaciones filosóficas aplicadas en el manejo de sus cultos (2014: 
VII-VIII). El autor destaca que el libro se concibió a partir de materiales 
recopilados en La Habana y Santiago de Cuba, escenarios donde tuvo la 
posibilidad de entrevistar y compartir experiencias con sacerdotes en par-
ticular, y practicantes de la santería de manera general. 

En la primera parte del texto, define la santería como «el sistema religio-
so de los afrocubanos» (p. 1). Describe su origen, aseverando que

 
Del contacto entre las religiones africanas y el catolicismo, surgió 
una deidad novísima, consecuencia del sincretismo entre las dei-
dades africanas y los santos del panteón católico, a la cual se le dio 
el nombre de santo; así como a la nueva forma de adoración nacida 
en este proceso, se le dio el nombre de santería. De suerte que esta, 
agrupando las distintas creencias africanas transformadas en el 
ambiente –tomando conformación afrocubana–, ha de reconocer-
se como la expresión de un sistema de cultos con características 
locales –en lo que a Cuba se refiere–, y cuyo elemento esencial 
responde a la adoración del santo o la original deidad nacida en el 
sincretismo, predominando en los cultos un rasgo determinante 
que está medido por el grado y carácter específico de la amalga-
ma en las distintas localidades de la Isla donde estas creencias se 
manifiestan (p. 2).

 
Nótese cómo, en estas líneas, Lachatañeré muestra una mayor capa-

cidad para sintetizar el proceso de formación de la santería, y cómo se 
despoja de apelativos denigrantes sobre las prácticas religiosas africanas. 
Al recordar el fragmento reproducido con anterioridad, correspondiente 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 49

al artículo de 1936 («La religión santera y el milagro de la Caridad del Co-
bre»), puede verse, claramente, la evolución en las capacidades valorativas 
del investigador. 

En el trabajo de 1936, cuando se refiere a las prácticas religiosas africa-
nas, las califica como supersticiones y creencias de contenido elemental y 
rudimentario, que se inscribieron en el marco de la religión cristiana, de 
manera que se produjo una adaptación del negro al cristianismo. Conside-
ra que hubo una perfecta identidad entre los orichas y los santos católicos, 
identidad concebida a partir de la comparación de las leyendas o los cuen-
tos de estos personajes mitológicos.

Es decir, en sus primeros textos, Lachatañeré no escapa de los desacer-
tados y discriminatorios calificativos al uso en la época. Asimismo, se per-
cibe un examen mecánico del proceso de gestación del sistema religioso 
afrocubano. Cuando alude a la «adaptación del negro al cristianismo» o a 
la «perfecta identidad entre orichas y santos católicos» muestra un análi-
sis epidérmico de este proceso cultural. 

Estas dificultades son superadas seis años después en el Manual de 
santería. En este libro explica la gestación de la santería a partir del 
contacto de las religiones africanas y el catolicismo, desechando deno-
minaciones como supersticiones o creencias para referirse a lo religioso 
africano. De igual modo, desecha la idea de la identidad entre orichas 
y santos católicos y alega que el contacto entre ellos condicionó el sur-
gimiento de una «deidad novísima», consecuencia del sincretismo. La 
adoración de estas nuevas deidades, así como el conjunto de premisas y 
liturgias que la sustentan, son calificadas por Lachatañeré como sante-
ría. Para él, este sistema de cultos era un fenómeno netamente cubano,11 
y sus expresiones podían variar de acuerdo con la región de Cuba donde 
se practicara.12 

11 Es válido recordar que Manual de santería vio la luz en 1942. Para esta fecha, 
Fernando Ortiz ya había publicado Contrapunteo cubano del tabaco y el azúcar 
(1940), texto en el que explica el neologismo transculturación, con el fin de escla-
recer el proceso de formación de una cultura nueva. Este trabajo debe haber sido 
un referente para Lachatañeré en su análisis de la santería como fenómeno cul-
tural y su consideración como religión netamente cubana, que surge a partir de la 
gestación de un nuevo objeto de culto y, consecuentemente, de nuevas prácticas 
de adoración. 

12 Habiendo realizado trabajo de campo en La Habana y en Santiago de Cuba, La-
chatañeré fue capaz de detectar la existencia de diferencias regionales en la prác-
tica religiosa santera. 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS50

El Manual de santería contiene, igualmente, un capítulo dedicado 
al panteón lucumí, en el que describe características generales de al-
gunas deidades: Olofi, Obatalá, Baba-lu-Ayé, Orúmbila, Ogún, Agayú, 
Orisaoco, Oyá, Ikú, Inlé, Obeyes, Ochosi, Osain, Osun. Luego, dedica 
los capítulos sucesivos al dueño de los caminos: Eleguá, y a los llama-
dos niños de la simpatía: Changó, Oshún y Yemayá.13 Más adelante, 
describe el lugar que ocupan los ángeles guardianes o las deidades 
protectoras. Explica cómo entre la deidad protectora y el acólito se pro-
duce una especie de relación maternal o paternal, en la cual la deidad 
protegerá a su hijo en todas las situaciones de la vida: «Será su cabeza 
o guía intelectual para abrirle el entendimiento y encaminarlo hacia 
una vida sin trabas» (p. 24). 

El capítulo siguiente está dedicado al oráculo del di-logún, «instrumento 
oficial y retribuido por el cual la deidad, controlada conscientemente por 
el sacerdote convertido en adivino, establece un nexo estrecho no con 
el cliente, pero sí con las reacciones de este con el ambiente» (p. 48). El 
di-logún es un sistema de adivinación constituido por dieciséis caracoles 
o conchas. Cuando el creyente acude al sacerdote para consultar a las 
deidades qué camino o decisión tomar ante alguna dificultad en su vida, 
el sacerdote le «echa» los caracoles. De acuerdo con las posiciones en que 
caen estos, así serán los odus o caminos de las deidades, quienes, utili-
zando al sacerdote como vía de comunicación, le dirán al creyente qué 
posibilidades tiene para solucionar sus problemas. 

En el último capítulo del texto realiza una importante distinción entre 
lo que significa brujería o «echar brujería» para los practicantes de la san-
tería y lo que ha sido calificado o entendido como tal por los estudiosos de 
esta práctica religiosa. Sostiene que la brujería o el acto de echar bruje-
ría «son dos ingredientes de las creencias afrocubanas», y describe cómo, 
para un santero, la brujería «constituye una práctica conducente a causar 
calamidades» (p. 60). Los que llevan a cabo estas prácticas se conocen 
como «brujos» y difieren totalmente del código ético de los santeros.

 
Obvio es decir que la santería mantiene en ancho margen la técni-
ca de echar brujería, pero a su vez la discrimina en un grado tan 
saliente, que es fácil notar la diferencia. Jamás se mezclan, consti-
tuyen “la mezcla del aceite y el agua”. 

13 Con el calificativo de «niños de la simpatía» se designaba a estas tres deidades, las 
más populares de la santería, que eran –y son– objeto de mayor culto. 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 51

Por otra parte, la santería combate la técnica de echar brujería y 
contiene los ingredientes más eficaces para destruir el poder malé-
fico de la brujería (p. 63).

Véase la intención de demostrar cómo entre los practicantes de la santería 
la brujería es un elemento que marca las acciones de algunos individuos, 
pero no es parte constitutiva de la práctica. Subraya así lo desacertado del 
uso de este término para referirse a las creencias afrocubanas, idea que 
será ampliamente explicada en su texto «Las creencias religiosas de los 
afrocubanos y la falsa aplicación del término brujería», al que se hará refe-
rencia más adelante. 

Para 1941, ya el joven investigador había escrito y publicado una buena 
parte de los trabajos compilados más tarde por Isaac Barreal en El siste-
ma religioso de los afrocubanos (Lachatañeré, 2004), donde se reúne un 
grupo de ensayos que vieron la luz en la revista Estudios Afrocubanos.14 
En su tercer volumen, correspondiente al año 1939,15 se publicaron «Nota 
histórica sobre los lucumí», «Tipos étnicos africanos que concurrieron en 
la amalgama cubana», «Nota sobre la formación de la población afrocu-
bana» y «Las creencias religiosas de los afrocubanos y la falsa aplicación 
del término brujería»; mientras en el volumen IV, del año 1940, apareció 
el texto «La influencia bantú-yoruba en los cultos afrocubanos», y en el V 
(1945-1946), «El sistema religioso de los lucumí y otras influencias africa-
nas en Cuba. El panteón lucumí». 

El sistema religioso de los afrocubanos es un valioso trabajo que permite 
esclarecer algunos aspectos relacionados con la historia de la mayor de las 
Antillas. En sus páginas se encuentran interesantes reflexiones sobre el 
origen étnico de los africanos traídos en condición de esclavos, así como 
su contribución a la formación de la población cubana y la gestación de lo 
cubano. Cada una de sus líneas legitima la herencia africana –en parti-
cular, yoruba o lucumí– en la cultura cubana, oponiéndose a prejuicios, 
estereotipos y discriminaciones que afectan la certera comprensión de las 

14 Los textos aparecidos en Estudios Afrocubanos fueron reproducidos también ínte-
gramente, en 1961, en Actas del Folklore, números del 2 al 7. En el número 8 del 
propio boletín se incluyó «Rasgos bantú en la santería», publicado originalmente 
en 1950 en la revista habanera Viernes y, en 1953, en Les afro-américains (Mé-
moires de l’IFAN, Dakar, pp. 181-184). 

15 Es preciso señalar que este volumen vio la luz con retraso: si bien es cierto que la 
mayoría de sus textos corresponden a 1939, no vio materializada su publicación 
hasta ya entrado el año 1941. 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS52

dinámicas que definen o caracterizan este legado, ponderando especial-
mente el ámbito de lo religioso. 

En particular es indispensable, para evaluar el lugar de Rómulo La-
chatañeré en la antropología cubana, analizar los trabajos «Las creencias 
religiosas de los afrocubanos y la falsa aplicación del término brujería» 
(2004: 196-204) y «Tipos étnicos africanos que concurrieron en la amal-
gama cubana» (pp. 165-179). En el primero, el autor expone las razones 
por las cuales el uso del término «brujería» resulta desacertado para 
referirse a las prácticas religiosas en cuestión. Parte de un análisis so-
ciohistórico que toma como punto inicial la amalgama entre los elemen-
tos culturales de los pueblos africanos durante el periodo esclavista, y 
destaca cómo algunos de estos elementos se incorporaron a la «cultura 
tipo cubano en formación» y otros se mantuvieron y evolucionaron en la 
población afrocubana. 

En el caso de la cultura tipo cubano en formación, señala los vestigios 
negros en las artes vernáculas y en otras más depuradas y elevadas for-
mas artísticas, además de otras manifestaciones sociales que duermen 
en la subconsciencia. En el caso de los elementos que evolucionaron en 
la población afrocubana, menciona todo lo que contribuye a la modela-
ción del carácter y manifestaciones vitales de esta. Argumenta cómo la 
continuidad de las prácticas africanas en el nuevo escenario se encuen-
tra condicionada por el número de personas introducidas en la Isla, pero 
también por la calidad de tales prácticas, aspecto que confirma la mirada 
respetuosa y científica con relación a las culturas africanas. 

El intercambio entre los elementos religiosos africanos y las prácticas 
católicas dio origen a otro tipo de cultos clasificado por Lachatañeré 
como afrocubano, pero que en realidad no es más que la consecución 
sociohistórica, simbólica y cultural de lo cubano. En términos fácticos, 
el intercambio entre lo teológico europeo y lo africano se expresó en la 
yuxtaposición nominal, espiritual y mítica entre las deidades africanas 
y los santos católicos. De tal suerte, surge una nueva figura de culto, en 
la que subyace y coexiste una simbiosis real y simbólica que construye y 
define nuevas identidades. El conjunto de cultos surgidos a partir de es-
tos intercambios es catalogado por Lachatañeré como culto a los santos o 
santería, con el objetivo de sustituir el hasta entonces utilizado apelativo 
de brujería. 

El investigador respeta y reproduce, tal cual, los términos empleados 
por los seguidores de estas prácticas. Es el caso de ialosha, yalocha o 
babalawo por solo citar algunos ejemplos. Pero, sin dudas, es su apego 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 53

al término santería para referirse al conjunto de cultos afrocubanos el 
mayor aporte de este texto. No resulta difícil dilucidar que, para Lachata-
ñeré, lo más importante es tener un acercamiento objetivo a ellos, despo-
jándose de denominaciones o clasificaciones externas que menoscaban o 
alteran el sistema de significados inherentes a estas expresiones. 

Para llegar a esta sustitución conceptual, evalúa la anterior denomina-
ción. En varios momentos expresa su desacuerdo con el uso del vocablo 
brujos por parte de Fernando Ortiz, en particular en el libro Los negros 
brujos (1906).16 

Lachatañeré realiza un acercamiento histórico al uso del vocablo bru-
jería. La introducción de este término estuvo asociada con la traduc-
ción un tanto literal de fetiço, vocablo empleado por los portugueses de 
la época del descubrimiento para designar los objetos de adoración de 
los africanos. Posteriormente, se utilizó para referirse a cualquiera de 
las manifestaciones religiosas gestadas en el Nuevo Mundo. Rememora 
también el empleo de la denominación brujo en las antiguas sociedades 
africanas, y asevera que en ellas estaban muy bien definidos los roles del 
sacerdote y el brujo. Este último era considerado un agente antisocial o 
perturbador, un desnaturalizado cuyos actos criminales merecían toda 
repulsión.

Empero, los escasos y epidérmicos estudios sobre las culturas africa-
nas en aquel momento, así como las dinámicas y funcionamientos de la 
empresa colonial, impusieron el uso del apelativo brujería en su acepción 
occidental. Este se encuentra marcado por prejuicios religiosos que des-
cartan todo aquello alejado de la práctica católica. El desconocimiento o 
la negación de los valores correspondientes a las culturas dominadas, y 
el empleo acrítico de definiciones o clasificaciones occidentales para eva-
luarlas, determinaron la paulatina estructuración de prejuicios en torno a 
la población negra. Estos menoscaban las características físicas e intelec-
tivas de este grupo social. 

Fernando Ortiz, principal gestor y promotor de las aproximaciones cien-
tíficas –en el escenario insular– a la población negra y sus respectivas 
prácticas culturales en los inicios del siglo XX, mostró en sus primeros 
trabajos limitaciones de índole conceptual, que irá superando, sobre todo, 
a partir de la década de los treinta. El texto de Lachatañeré se erige como 

16 Para entender mejor las circunstancias en que Lachatañeré escribe este texto, así 
como sus búsquedas para corregir los criterios enarbolados por Fernando Ortiz, 
puede leerse la correspondencia entre ambos intelectuales (Ortiz, 2014: 353-354; 
2016: 13-14, 31). 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS54

especie de continuidad de la obra de Ortiz. Sus observaciones sobre «san-
tería versus brujería» se oponen a prejuicios asociados con la idea de que 
los llamados afrocubanos no poseen religión alguna, así como a estereoti-
pos en los que se califica a todos los negros de brujos o practicantes de la 
magia negra. 

Por su parte, en «Tipos étnicos africanos que concurrieron en la amalga-
ma cubana», Rómulo Lachatañeré realiza importantes aportes al estudio 
de los grupos étnicos traídos de África durante la etapa esclavista. Ortiz 
ya había descrito, en Los negros brujos (1906), la posible procedencia geo-
gráfica de los esclavos importados a la mayor de las Antillas. Luego, en Los 
negros esclavos (1916), distingue su procedencia étnica, tomando como 
referencia la bibliografía disponible en la época, las fuentes de archivo y 
el trabajo de campo. Sin embargo, no es hasta la aparición de «Tipos étni-
cos…» que los intentos por agrupar o clasificar culturalmente las diversas 
etnias africanas que se amalgamaron en tierras cubanas alcanzan una 
mayor profundidad (Cremé, 1994). 

En este sentido, Lachatañeré no se conforma con distinguir las distin-
tas etnias africanas, también las clasifica de acuerdo con la unidad y las 
diferencias lingüístico-culturales existentes entre ellas. Es así como llega 
a reconocer seis grupos étnicos: el lucumí, donde se incluye el subgrupo 
arará; el congo; el carabalí, que contiene dos subgrupos: el sudanés y el 
semi-bantú; el mandinga; el ewe-tshi y el hamito-negroide. Más adelante, 
señala cómo cada uno de estos grupos estaba constituido por un impor-
tante número de pueblos. El grupo lucumí, por ejemplo, incluía a egbados, 
fée, eyó, ejibo, ijave, oba, ijesha, mahín y engüey. El subgrupo sudanés, 
de la etnia carabalí, estaba constituido por los pueblos ibo, oru, abaja, isú, 
ekkpahia y breeche. Por su parte, el subgrupo semi-bantú incluía a los 
ibibios y los efik. El grupo mandinga aglutina a los pueblos quisi, maní y 
bambara. El grupo ewe-tshi engloba a dahomes, mahee, fantis, ashante y 
minas. Por último, el grupo hamito-negroide incluye a los pueblos yolof, 
fula, hausas y berberí. 

Lachatañeré realiza algunas generalizaciones sobre la distribución en 
la Isla de estos grupos. Los tres que predominaron fueron el congo, el 
lucumí y el carabalí. De manera que fueron estos quienes mayor inci-
dencia tuvieron en la formación de la cultura cubana. Igualmente, en la 
región occidental de Cuba predominó la importación de esclavos del gru-
po lucumí, «siguiéndolos en grado de proporción los congo y los carabalí 
(combinaciones ibo-ijaw y ekoi-ibibio)». En la región oriental, por su parte, 
«la masa de esclavos estuvo constituida por los congo en primer término, 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 55

siguiéndolo en orden la combinación de los carabalí, y en último extremo 
los lucumí» (2004: 176).

En las líneas sucesivas el autor afirma que la distribución de la mano de 
obra esclava estaba determinada por los niveles de productividad econó-
mica de la región. «Por consiguiente, los sitios donde se hicieron mayores 
desembarcos de bozales fueron La Habana y Matanzas en Occidente, así 
como Santiago de Cuba en Oriente» (ídem).

Investigaciones posteriores han demostrado que las aseveraciones de 
Lachatañeré eran correctas. En 1994 fue publicado un texto de la histo-
riadora Zoe Cremé Ramos, titulado Pesquisaje sobre la procedencia de los 
esclavos en la jurisdicción de Cuba entre 1792-1838, que corrobora la tesis 
sobre el predominio en la región oriental del grupo congo. Zoe Cremé re-
copila información de un total de 7 236 esclavos, de los cuales un 60.93 % 
es africano. De ellos, el 68 % corresponde a los pueblos congo, mongo y mo-
tembo, pertenecientes a la cultura bantú. Por otro lado, las investigadoras 
Rebeca Calderón, Elsa Almaguer y Milagros Villalón (2000), en su artículo 
«Bantúes en la jurisdicción de Cuba: consideraciones tipológicas», recogen 
información de un total de 11 111 esclavos, en el periodo de 1823 a 1855, 
y aseveran que las etnias predominantes en la jurisdicción de Cuba son la 
conga, la carabalí y la mandinga. 

Al examinar la obra de Rómulo Lachatañeré, se corrobora que su nom-
bre es imprescindible al referenciar, describir o evaluar los estudios afro-
cubanos y las investigaciones antropológicas en la mayor de las Antillas. La 
recreación que realizara de los mitos yorubas en su libro ¡Oh, mío Yemayá! 
sigue siendo de obligada consulta para investigadores y practicantes de 
las religiones cubanas de sustrato africano. Asimismo, sus consideracio-
nes sobre la necesidad de asumir el vocablo santería, en sustitución del 
término brujería, continúan teniendo total vigencia. No olvidemos que el 
legado yoruba, en general, y la santería, en particular, se han convertido 
en fenómenos culturales translocales (véase Argyriadis et al., 2008). Fi-
nalmente, sus pesquisas sobre las etnias africanas llegadas a Cuba duran-
te el periodo de la esclavitud fueron el primer intento de determinación de 
su unidad y diversidad lingüístico-cultural. 

Mucho más hubiese aportado Rómulo Lachatañeré a los estudios an-
tropológicos cubanos si la muerte no lo hubiese sorprendido en un ac-
cidente de aviación, el 11 de abril de 1951. Tenía entonces 42 años. Es 
preciso continuar profundizando en su obra con el propósito de esclare-
cer aún más sus interpretaciones o valoraciones con relación a la cultura 
cubana. 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS56

BIBLIOGRAFÍA

ARGYRIADIS, KALI, RENÉE DE LA TORRE, CRISTINA GUTIÉRREZ y ALEJANDRA AGUI-
LAR, coords. (2008): Raíces en movimiento. Prácticas religiosas tra-
dicionales en contextos translocales. El Colegio de Jalisco / Ciesas / 
Cemca / IRD / Iteso, Guadalajara.

BARREAL, ISAAC ([1992] 2004 [2011]): «Prólogo», Lachatañeré Rómulo: El 
sistema religioso de los afrocubanos, Editorial de Ciencias Sociales, 
La Habana, pp. VII-XXXVI. 

BROMLEY, YU. (1986): Etnografía teórica. Editorial Nauka, Moscú. 

CALDERÓN, REBECA, ELSA ALMAGUER y MILAGROS VILLALÓN (2000): «Bantúes 
en la jurisdicción de Cuba: consideraciones tipológicas», Del Caribe 
31, pp. 60-65. 

CREMÉ RAMOS, ZOE (1994): Pesquisaje sobre la procedencia de los esclavos 
en la jurisdicción de Cuba entre 1792-1838. Colección Santiago de 
Cuba, Santiago de Cuba.

 (2011): «Rómulo Lachatañeré y los estudios de religiosidad 
popular», Del Caribe 55, pp. 21-29.

GUANCHE, JESÚS (2011): Componentes étnicos de la nación cubana. Edito-
rial de Ciencias Sociales, La Habana. 

LACHATAÑERÉ, RÓMULO ([1936] 1993): «La religión santera y el milagro de la 
Caridad del Cobre», Del Caribe 21, pp. 79-81. 

 ([1992] 2004 [2011]): El sistema religioso de los afrocuba-
nos. Editorial de Ciencias Sociales, La Habana. 

 ([1942] 2014): Manual de santería. Editorial de Ciencias 
Sociales, La Habana. 

ORTIZ, FERNANDO (2014): Correspondencia, 1930-1939 (compilación y no-
tas de Trinidad Pérez). Fundación Fernando Ortiz, La Habana.

 (2016): Correspondencia, 1940-1949 (compilación y notas de 
Trinidad Pérez). Fundación Fernando Ortiz, La Habana. 

PORTUONDO ZÚÑIGA, OLGA (2014): Entre esclavos y libres de Cuba colonial. 
Editorial Oriente, Santiago de Cuba. 

VERGÉS MARTÍNEZ, ORLANDO, comp. (2015): Expresiones de la cultura po-
pular y las tradiciones santiagueras. Fundación Caguayo y Editorial 
Oriente, Santiago de Cuba.



57 |

RENÉ DEPESTRE:  
UN CUBANO MÁS  

ENTRE LOS ANTROPÓLOGOS

Kali Argyriadis

René Depestre (foto 1), poeta y novelista haitiano, autor de Le mât de co-
cagne (1979), Alléluia pour une femme-jardin (1980), Hadriana en todos 
mis sueños ([1988] 1990) y Eros en un tren chino ([1990] 2002), es tam-
bién un ensayista famoso por sus reflexiones sobre racismo y negritud, 
plasmadas en particular en sus libros Bonjour et adieu à la négritude 
([1980] 1985) y Le métier à métisser (1998). Marxista, anticolonialista, 
emprendió a partir de los años cincuenta una polémica sobre estos temas 
con Aimé Césaire y Léopold Sédar Senghor. Anclando su nave de exiliado 
perpetuo en Cuba, en los primeros meses del triunfo de la Revolución, 
vivió en la Isla durante casi veinte años, trabajando como editor, periodis-
ta, traductor y hasta comisario político. Recientemente, bien cumplidos 
sus noventa años, publicó, con la ayuda del antropólogo francés Jean-Luc 
Bonniol, una autobiografía titulada Bonsoir tendresse (2018), donde des-
cribe dicha estancia en Cuba como una de las etapas fundamentales de 
una vida larga, enriquecida por numerosos encuentros con las figuras más 
relevantes de la literatura atlántica de la segunda mitad del siglo XX. El 22 
de septiembre de 2015 nos concedió una entrevista en su casa del suroes-
te de Francia, llena de plantas tropicales, libros, cuadros y objetos de arte 
cubano. Aceptó contestar nuestras preguntas, preparadas en el marco del 
proyecto de escribir una historia de la antropología cubana que dio lugar 
a esta compilación.

Basándonos en la entrevista realizada (cuyos extractos, en traducción 
propia, aparecen en cursivas en este texto) y en sus escritos,1 quisimos 
poner de relieve la importancia que tuvo René Depestre para el desa-
rrollo de la antropología cubana en las primeras décadas de la Revolu-
ción, marcadas por la guerra fría, la descolonización y una consiguiente 
«guerra fría cultural» (Lasch, 1970). En efecto, como bien nos explicó, 
fue precisamente en Cuba –partiendo de su experiencia como hombre 

1 Agradecemos a Maud Laëthier por sus valiosas precisiones históricas sobre Haití 
y los documentos que nos proporcionó para verificar hechos y datos.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS58

de color, enfrentándose con la 
realidad de una isla todavía muy 
racista a principios de los años 
sesenta, pero también como hai-
tiano en lucha contra la dictadura 
«negrerista» [noiriste] de François 
Duvalier, y por fin, como revolu-
cionario y anticolonialista– que 
forjó su pensamiento antropoló-
gico acerca de los mecanismos de 
la discriminación racial y de los 
límites del concepto de negritud. 
En Cuba, dice Depestre, se hizo 
antropólogo. Insertado en una red 
muy densa de intelectuales y artis-
tas latinoamericanos, caribeños, 
franceses y africanos, contribuyó 
también, a su vez, a enriquecer los 
debates y la vida intelectual de los 
antropólogos y escritores cubanos 
de la época.

EXPULSADO 
DE AMBOS LADOS  

DE LA CORTINA DE HIERRO

Aquí estoy

ciudadano de las Antillas

el alma vibrante

vuelo en conquista de nuevas Bastillas […].

«Me voici», Étincelles (1945)

La historia de amor entre René Depestre y Cuba empieza, según sus pro-
pias palabras, en fechas muy tempranas. Mis lazos con Cuba tienen una 
larga historia. Primero, cuando yo era niño, adolescente, en mi casa se 
hablaba de Cuba, por supuesto: se evocaban los encuentros que José Martí 
había tenido con intelectuales haitianos a finales del siglo XIX… ¡Inclusive 
Martí había estado en el norte de Haití! Entonces, muy temprano, en mi 
familia, supe de Cuba. Cuba estaba presente en nuestras vidas, por su 
música también. Y por Martí, que era famoso. 

Foto 1: René Depestre  
en sus años cubanos 

(https://larevueindigene.wordpress.com/
tag/rene-depestre/)



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 59

Cuando nace René Depestre en 1926, en la ciudad de Jacmel, Haití 
está todavía bajo el yugo norteamericano. Las tropas estadounidenses han 
invadido el territorio en 1915, con el pretexto de aplacar rebeliones popu-
lares, y se retirarán solamente en 1934, dejando tras de sí una profunda 
huella de humillación política. En las familias de la pequeña elite pro-
vincial, como la de Depestre (empobrecida por la muerte temprana de 
su padre), se recuerda entonces con emoción el encuentro de José Mar-
tí con el gran antropólogo y político haitiano Anténor Firmin, autor en 
1885 del ensayo De l’égalité des races humaines, del cual Martí conservaba 
apuntes manuscritos el día de su muerte, en pos de redactar un ensayo 
antirracista (Toledo Sande, 2011). Dicho encuentro había tenido lugar en 
1893, en Cabo Haitiano, con el objetivo de profundizar un proyecto de 
confederación antillana que uniera a Cuba, Haití, Puerto Rico y República 
Dominicana en la lucha contra las pretensiones anexionistas de los Esta-
dos Unidos (Firmin, 1910; Estrade, 1982; Fajardo et al., 2020). Visionaria  
–aunque fracasada–, esta gran idea no había muerto del todo en los co-
razones de algunos intelectuales haitianos y cubanos. Entre ellos desta-
caban las figuras de Jacques Roumain2 y Nicolás Guillén, cuya amistad 
había nacido en París en 1938, después de la celebración en 1937 del 
segundo Congreso por la Defensa de la Cultura (Guillén, 1971: VII). 

Para los jóvenes de aquella generación, incluido René Depestre, la estan-
cia de Guillén en Haití, entre septiembre y octubre de 1942,3 seguida por 
la de Alejo Carpentier en diciembre de 1943,4 constituyeron momentos 
fundamentales de concientización poética y política. Así lo expresa Depes-
tre: Figúrese que cuando yo estaba en el pre, Guillén vino a Haití. Vino a 
mi aula y recitó poemas para nosotros, en español, ¡pero era magnífico! No 

2 Poeta, escritor y antropólogo haitiano, nacido en 1907, autor de la novela Goberna-
dores del rocío (1944), fundador en 1934 del primer Partido Comunista Haitiano. 
Depestre, que lo conoció muy brevemente antes de que falleciera repentinamente, 
en agosto de 1944, lo tenía en gran estima, y veía en él un modelo a seguir.

3 Jacques Roumain, quien había visitado a Guillén en Cuba en 1941, lo invitó a su 
país el año siguiente. Juntos, en la ocasión, crearon la Sociedad Haitiano-Cubana 
de Relaciones Culturales. Sobre la relación de Guillén con Haití y de Roumain 
con Cuba véanse Rodríguez, 2017, y Laëthier et al., 2020, respectivamente.

4 Carpentier pronunció entonces una conferencia en el teatro Paramount de Port-
au-Prince, titulada «L’évolution culturelle de l’Amérique Latine», cuyo texto fue 
reproducido y comentado en Haïti-Journal, y luego en la revista anticolonialista 
martiniquesa Tropiques, recién fundada en 1941 y dirigida por Aimé Césaire (Ro-
dríguez, 2017: 135-136).



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS60

entendíamos nada, pero tenía mucha elocuencia. Él habló de la situación 
en Cuba, eso me marcó muchísimo. Después de Guillén vino Alejo Carpen-
tier. Fue amor a primera vista: Carpentier nos dejó encantados, hablaba 
francés como un parisino, además era un seductor, un hombre extraordi-
nario. Se fue de viaje, solo, al norte de Haití, y a su regreso hizo una con-
ferencia, porque fue en el transcurso de este viaje que tomó conciencia de 
lo que llamó después lo real maravilloso en América Latina.5 Fue todo un 
evento, habló de manera hermosa. Ese día profundizamos aún más el lazo 
con Cuba. A partir de ese momento, tuve nexos muy fuertes, que duraron 
toda la vida, con Alejo Carpentier, hasta que falleciera. Lo volví a ver luego 
en París, en 1954, cuando publicó la traducción al francés de su novela que 
se desarrolla en Haití, El reino de este mundo. Me hice muy amigo de él, 
coincidimos de nuevo con el triunfo de la Revolución. 

Tras estos encuentros fundadores, otras grandes figuras intelectuales, 
de visita en Haití en aquella época, van a suscitar en el joven Depestre 
una vocación rebelde, en particular el poeta y ensayista martiniqués Aimé  
Césaire.6 Después de publicar un primer libro de poemas titulado Étin-
celles [Centelleos],7 René Depestre funda en 1945, junto a sus amigos 
Théodore Baker, el escritor Jacques-Stephen Alexis, el pintor y fotógrafo 
Gérald Bloncourt, el arquitecto Albert Mangonès, entre otros, el perió-
dico semanal La Ruche [El Panal], que critica abiertamente al gobierno 
del presidente Élie Lescot, y publica poemas de Nicolás Guillén, Goethe, 
Paul Éluard, Louis Aragon o Langston Hugues. En enero de 1946, pro-
moviendo la visita del escritor surrealista francés André Breton,8 al cual 

5 En el prólogo a su novela El reino de este mundo (1949), Carpentier escribe que, 
durante su estancia en Haití, se halló «en contacto cotidiano con algo que podría-
mos llamar lo real maravilloso. Pisaba yo una tierra donde millares de hombres 
ansiosos de libertad creyeron en los poderes licantrópicos de Mackandal, a punto 
de que esa fe colectiva produjera un milagro el día de su ejecución […].  Pero pen-
saba, además, que esa presencia y vigencia de lo real maravilloso no era privilegio 
único de Haití, sino patrimonio de la América entera, donde todavía no se ha 
terminado de establecer, por ejemplo, un recuento de cosmogonías».

6 Invitado al Congreso Internacional de Filosofía organizado en Port-au-Prince, 
Césaire llegó en mayo de 1944, y aprovechó su estancia de siete meses para dar 
charlas a estudiantes haitianos (Depestre, 2018: 39). 

7 Publicaría el año siguiente Gerbe de sang (1946).
8 Breton había sido invitado por el escritor y antropólogo Pierre Mabille (entonces 

encargado cultural del Gobierno provisional de la República Francesa) a la 
inauguración del Institut Français, centro estratégico fundado a finales de 1945 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 61

quieren rendir homenaje, algunos de estos jóvenes ayudan a fomentar 
una huelga general que provoca la destitución del presidente Élie Lescot. 
La junta militar que toma el poder, y procede a la expulsión de Pierre 
Mabille y André Breton, los considera como agitadores. Alexis, y luego 
Depestre, apoyados por Mabille, obtienen una beca de estudios que los 
conduce a Francia (Couffon, 1986: 28). En París, Depestre (re)anuda 
contacto con intelectuales europeos, africanos, caribeños y, por supues-
to, cubanos, como lo subraya: Cuando me fui para Francia, en 1946, el 
Ministerio de Educación Nacional francés me mandó para el pabellón 
Cuba de la Ciudad Universitaria, porque Haití no tenía pabellón. Fue 
como una lotería, y me tocó Cuba. Estaba muy contento, porque esta-
ban los estudiantes cubanos, estaba gente muy interesante y hablába-
mos mucho de Cuba. Entonces fue un primer contacto muy fuerte, por 
compartir con cubanos en los años 47-48-49-50… Es en ese momento, 
por ejemplo, que entabla una duradera relación de amistad con el joven 
Walterio Carbonell,9 y conoce a Alfredo Guevara, mientras sigue la rela-
ción comenzada en Haití con Alejo Carpentier.

Su estancia en Francia va a durar casi cinco años, durante los cuales 
cursa estudios de literatura y ciencias políticas y se adhiere al Partido 
Comunista Francés. Frecuenta el círculo ligado al movimiento de la ne-
gritud que dio génesis, en 1947, a la famosa revista Présence Africaine: el 
filósofo senegalés Alioune Diop y su compatriota Léopold Sédar Senghor, 
los martiniqueños Edouard Glissant, Frantz Fanon y Aimé Césaire, por 
citar solamente algunos. Conoce también a los poetas franceses Louis 
Aragon, Elsa Triolet, Paul Éluard, Pierre Seghers, al antropólogo Michel 
Leiris y a muchos más. Publica un libro de poemas políticos, Végétation 
de clartés [Vegetación de claridades] (1951). Pero su compromiso a favor 
de las luchas independentistas de los pueblos colonizados por Francia le 

para favorecer la proyección de la cultura francesa en Haití y el resto del Caribe, 
en competencia con el Haitian-American Institute, creado por Estados Unidos 
en 1942 (Lachat, 2008). Sobre el papel jugado por Breton en los eventos de 1946, 
véase también Bloncourt y Löwy, 2007.

9 Periodista, ensayista, historiador, nació en 1920 en una familia mulata acomo-
dada de Oriente, y falleció en 2008. Cursó estudios en la Sorbona de París. Com-
prometido con la problemática racial en Cuba, es famoso por su ensayo Cómo 
surgió la cultura nacional (1961). Según Depestre, que lo considera uno de los 
intelectuales negros más interesantes de la época, Tenía adversarios, no era bien 
visto por parte de cierta capa blanca de la Revolución. Lo recibían en Casa de las 
Américas, pero también lo calumniaban.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS62

causa nuevamente problemas: A principios de 1951 me expulsaron de 
Francia por mis actividades anticolonialistas, luego me expulsaron de 
Checoslovaquia por otras razones, porque yo criticaba el estalinismo… 
¡fui una de las escasas personas en ser expulsado de ambos lados de la 
cortina de hierro! Y me fui para Cuba.

Antes, al refugiarse en Praga junto a su primera esposa, Edith Gam-
bos,10 se había dirigido inmediatamente al equipo directivo de la Unión 
Internacional de Estudiantes, del cual Alfredo Guevara era miembro 
(Depestre, 2018: 44), para obtener una beca y seguir sus estudios. Ins-
talado en Praga, entabló amistad con el escritor Jorge Amado, refugia-
do político en Checoslovaquia, y su esposa Zelia Gattai. Pero descubrió 
también la realidad de una policía secreta que vigilaba constantemente 
a todas las capas de la población. Denunciada por las críticas que emitía 
en el ámbito estudiantil, la pareja haitiano-judía sufrió de nuevo el os-
tracismo. Después de la anulación de sus becas, fueron protegidos en un 
primer momento por Jorge Amado, quien empleó a René Depestre como 
secretario personal. Allí conocieron al poeta chileno Pablo Neruda, in-
vitado por Amado. Amenazados por una orden de expulsión, viajaron a 
Berlín Este, donde Nicolás Guillén, quien se encontraba participando 
en el Festival Internacional de la Juventud, les propuso buscar refugio 
en Cuba. Pero la suerte no estaba de su lado: Llegando a Cuba, me sor-
prendió el golpe de estado de Batista, en marzo de 1952. Nos pusieron 
bajo arresto, a mi esposa y a mí, nos encarcelaron y finalmente nos ex-
pulsaron del país. Tuve una experiencia muy amarga en Cuba en ese 
momento. La gente de los servicios secretos cubanos me trató con un 
racismo extraordinario. Estaba casado con una joven mujer húngara, y 
apartaron a mi esposa para preguntarle cómo era posible que una mujer 
educada como ella hubiese contraído nupcias con un negro, haitiano, 
bolchevique para colmo. Pensaba no regresar jamás a Cuba.

10 Nacida en Rumania, en 1931, judía de padres húngaros, Edith Gambos Sorel se 
casó con René Depestre en 1949, en París. Dominaba ocho idiomas. En Cuba, 
adonde llegó en junio de 1959, trabajó como traductora de Fidel Castro y colaboró 
en el periódico Revolución. Entrevistó a la ensayista feminista francesa Simone 
de Beauvoir durante su estancia en la Isla en 1960, y cubrió el juicio del criminal 
nazi Adolf Eichman en Tel Aviv en 1961. Se separó de René Depestre en 1960. 
Convencida por su familia de reunirse con ellos en Israel, dejó definitivamente 
Cuba en 1966, y siguió su carrera periodística, entrevistando a grandes figuras de 
la segunda mitad del siglo XX.



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 63

Después de estos episodios de expulsión en Europa,11 Depestre, bajo el 
mando de Pablo Neruda, trabaja en Chile para la organización del Congre-
so Continental de Cultura (en el cual participaría Guillén), que tiene lugar 
en Santiago de Chile en mayo de 1953, para contrarrestar los propósitos 
del Congreso por la Libertad de la Cultura, que recién había iniciado sus 
actividades en América Latina (Jannello, 2012). Luego, reside dos años en 
Brasil, junto a Jorge Amado. Regresa a Francia en 1956, gracias a la inter-
vención de Léopold Sédar Senghor, quien lo ayuda a obtener un permiso 
de residencia (Couffon, 1986: 52). Publica en el propio año un nuevo libro 
de poemas, Minerai Noir: este «mineral negro» es el cuerpo de los obreros 
negros quemado en las industrias capitalistas. No obstante ese enfoque te-
mático, sus relaciones con los pioneros del movimiento de la negritud en 
ese país se vuelven tensas. Depestre, siguiendo al poeta comunista francés 
Louis Aragon y su visión de una «poesía nacional», entabla una controversia 
con Aimé Césaire, en la revista Présence Africaine, sobre las condiciones de 
esta entre los pueblos negros (Césaire, 1955b; Depestre, 1955). Césaire le 
reprocha cierto conformismo eurocéntrico y, en un poema famoso, lo invita 
a «cimarronear».12 Sin embargo, al participar en el Primer Congreso Pana-
fricano de escritores y artistas negros, organizado por Présence Africaine, 
en 1956, Depestre renuncia a la polémica política para abogar por la unión 
de todos en el combate anticolonial, mediante un poema titulado «La petite 
lampe sur la mer» [La lamparita sobre el mar] (2018: 194). Pero, mientras 
Césaire rompe con el Partido Comunista Francés,13 Depestre mantiene su 
compromiso, convencido de que América Latina y el Caribe ofrecerían un 
terreno más fértil a sus ideales (p. 193). 

11 De esta trayectoria atlántica errante entre Europa y Cuba sacaría la materia 
de un nuevo libro de poemas, titulado Traduit du grand large [Traducido a lo 
ancho] (1952).

12 En el verso que decía: «¿Cimarronearemos Depestre, cimarronearemos?» (Césai-
re, 1955a). 

13 En reacción a la divulgación del informe Jrushchov sobre los crímenes de Stalin, 
pero fundando también sus argumentos en la persistencia de una minusvalora-
ción de la cuestión colonial en el seno de dicha organización: «La cuestión colonial 
no puede ser tratada como simple parte de un todo más importante […], con eso 
exactamente nos amenazan algunos de los defectos más apreciables que consta-
tamos entre los miembros del Partido Comunista Francés: su asimilacionismo 
empedernido; su chauvinismo inconsciente; su convicción bastante primaria 
–compartida con los burgueses europeos– de la superioridad omnilateral del 
occidente» (Césaire, 1956).



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS64

UNA NUEVA PATRIA  
EN EL MAR DE LA HUMANIDAD

Las manos cubanas que hacen nacer la aurora

La amistad que se despliega al sol

Como una hoja de plátano […].

«Merveille d’être au monde», Journal d’un animal marin (1964)

En 1957 regresa a Haití, por fin puede abrazar a su madre. La reciente 
elección de Francois Duvalier, exvecino de Depestre, presentado como 
médico de los pobres, defensor de los negros contra la burguesía mulata y 
«presidente etnólogo», parece abrir, al principio, nuevas esperanzas. Pero 
el sueño se convierte rápidamente en horror: 

El concepto de negritud siguió en la cabeza desarreglada de Duva-
lier la misma trayectoria aberrante que el socialismo en el cerebro 
de Hitler. […]. Duvalier hizo del “poder negro” una mitología que 
azotó masivamente la vida haitiana. Resultante de una toma de 
consciencia concreta de la opresión colonial, la negritud en el Homo 
Papadocus se convirtió en inconsciencia delirante de la neo-coloni-
zación yankee (Depestre, 1976b, citado por Couffon, 1986: 56). 

Mientras las milicias enmascaradas llamadas tontons macoutes empie-
zan a sembrar el terror en Haití, en 1958 Duvalier le propone a Depestre 
un puesto de responsable cultural en el Ministerio de Asuntos Extranje-
ros, que este rechaza, denunciando en una conferencia las graves exaccio-
nes del dictador (Depestre, 1958).

En residencia vigilada, Depestre sigue entusiasmado los ecos de una 
nueva revolución: En 1959, escuchaba desde Haití la radio de la Sierra 
Maestra, Radio Rebelde. Escuchaba a Che Guevara, a Raúl Castro, a Fi-
del… Había tomado la decisión de alcanzar a los cubanos en la sierra. 
Teníamos un pequeño núcleo comunista militando en la clandestinidad. 
Cuando les hablé a mis compañeros de mi proyecto de unirme a los rebel-
des cubanos, me dijeron aventurero. Porque en esa época no se sabía nada: 
¿quién era Castro?, ¿quién era Guevara? Pero yo, solo con escucharlos, 
sabía que eran gente de bien, que lo que preparaban era algo grandioso 
para todos nosotros, para toda América Latina. Entonces no quisieron que 
me fuera, me dijeron que, si me iba, iba a ser una ruptura con el partido; 
que yo no conocía a esa gente, que eran blancos, ligados a la burguesía 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 65

azucarera, gente rica de Santiago de Cuba, cosas así… Yo les contesté que 
no compartía su opinión.14 Cometí el error de hacerles caso, ¡tenía que 
haberme ido! Pensaba tomar un barco pesquero que hacía el viaje entre los 
puertos de Oriente y Haití y caminar hacia la sierra. En aquel entonces 
era atlético, muy deportista, no iba a ser difícil para mí. Hubiera podido 
encontrarlos rápido. Pero esperé, seguí las instrucciones del partido y no 
fui. 

Entonces triunfa la revolución. Me vuelvo loco, ¡no me esperaba eso! 
Escribo un artículo en la prensa haitiana. Me costó trabajo la autoriza-
ción, tuve que negociar con Duvalier y un amigo mío para publicarlo. Se 
llamaba “La sangre de una revolución”.15 Finalmente sale en la prensa y 
el nuevo embajador de Cuba, acabado de llegar, Vicente Rodríguez, lo lee y 
lo manda a Castro y a Che Guevara. Y luego me comunica que los dirigen-
tes de la Revolución quieren verme, hablar conmigo, porque les encantó 
mi artículo. Arreglamos eso con muchas dificultades. Para no despertar 
sospechas, Depestre es invitado oficialmente por Nicolás Guillén a dar 
una conferencia en la Universidad de La Habana. Duvalier le permite 
irse, con la condición de ser acompañado por uno de sus emisarios, un 
fotógrafo. Depestre finge aceptar, pero al llegar al aeropuerto, acto segui-
do, denuncia al personaje (Depestre, 2018: 87-88). Grande es su emoción: 
Llego a Cuba y ahí me esperaba la escolta del Che en el aeropuerto, junto 
con Nicolás Guillén, Aníbal Escalante, Osvaldo Sánchez… ¡una acogida 
extraordinaria!

14 Estas ideas, precisa Depestre, eran las desarrolladas por el mismo Duvalier: «Para 
Papa Doc y sus medias, Fulgencio Batista era un general mestizo allegado al pue-
blo oriental de Cuba […]. En esta óptica de “raza”, Papa Doc obtuvo de Batista una 
ayuda de cuatro millones de dólares. En cambio, se comprometió a impedir que la 
zona noroeste de Haití, distante setenta kilómetros de Cuba, sirviera de lugar de 
tránsito o de base trasera a la guerrilla del M-26-7» (2018: 86). 

15 Recordando la corrupción y los crímenes de la dictadura de Batista, Depestre 
terminaba su artículo de la siguiente manera: «La sangre de los justos nunca es 
derramada en vano, cantó José Martí. Este legado de la valentía y del patriotismo 
cubano ha sido ardientemente recogido por el Movimiento del 26 de Julio, el cual 
supo rebasar las divergencias ideológicas para oponer un frente unido al reino 
del hurto, de la mentira, del asesinato, de la tortura, del escándalo público y de la 
traición de los intereses nacionales. Fidel Castro, tan solo con treinta y dos años, 
se reveló en la acción revolucionaria como gran patriota y digno heredero de Ma-
ceo y Martí […]. El lema del Movimiento Fidelista es “Libertad o Muerte” (sic). Los 
haitianos que lucharon habrán reconocido en él una música que nos arroja sol en 
las entrañas […]. ¡Viva la lucha nacional del pueblo cubano!» (Depestre, 1959: 3).



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS66

En sus primeros días de llegada, en marzo, Depestre es recibido en per-
sona por el Che en Tarará. Sobre este encuentro, del cual conserva un 
recuerdo luminoso, cuenta en su autobiografía: 

El fuego sagrado de su cristal de hombre irradia. Pide disculpas 
por no haber visitado Haití durante su gira por América Latina, 
a principios de los cincuenta […]. El Che tiene una idea justa del 
combate de Toussaint Louverture contra la esclavitud. A sus ojos, 
el mérito del libertador de Haití es haber creado, en la órbita de la 
Revolución francesa, las condiciones singulares de la victoria de 
los esclavos negros de Santo Domingo. Así, elevaba al rango uni-
versal el derecho de los haitianos a la libertad y la independencia. 
Se mencionan también las similares luchas decoloniales de Bolí-
var, San Martín, Sucre, Benito Juárez y José Martí. En sus análi-
sis, Guevara toma en consideración la primacía del derecho real 
de las humanidades sobre el derecho formal, mítico, “racial” en 
conformidad con la seudo-universalidad de los supuestos “blan-
cos”. En su visión de las cosas de la historia, la idea de revolución, 
cualquiera que sea el periodo, tiene valor de avance civilizatorio. 
Las sociedades hacen la revolución con la esperanza de civilizar 
las recurrentes manifestaciones de la barbarie. La desgracia es 
que el uso de la violencia es necesario para corregir una historia 
asesina por naturaleza. “Algún día, le pregunto, ¿encontraremos 
el equilibrio de la civilidad democrática, entre la naturaleza y la 
aventura histórica de las sociedades, entre la violencia y la frater-
nidad?”. El comandante Guevara admite humildemente que no 
tiene respuesta a la pregunta (2018: 88-89).

Siguiendo su impulso revolucionario, Depestre quiere tomar las armas y 
contribuir a la derrota del dictador en su país: Me integro a la Revolución 
cubana y con el Che se prepara una expedición a Haití. Durante varios me-
ses trabajamos, hacemos venir a haitianos, como ochenta. Los dominica-
nos estaban con nosotros, preparando un desembarco también, queríamos 
atacar primero a Trujillo y luego a Duvalier. Pero la CIA penetró el grupo 
dominicano y cuando desembarcaron, el 14 de junio de 1959, a todos los 
masacraron. Nosotros debíamos desembarcar en julio. Naturalmente, des-
pués de eso dijimos: seguro tuvieron también informaciones sobre lo que 
hacíamos, van a masacrarnos igualmente. Castro dio la orden de parar 
todo, no nos podían mandar así a la muerte.



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 67

Después de estos eventos, François Duvalier despoja a Depestre de 
su nacionalidad haitiana. Frustradas sus esperanzas de rebelión arma-
da, se incorpora plenamente a la labor revolucionaria cubana, promo-
viéndola desde adentro y desde afuera: Entonces me hice muy íntimo 
de Guevara, trabajé con él, me asignó a la Imprenta Nacional, donde 
participé en la edición del Quijote, la primera que hizo Fidel [en 1960]. 
Se vendieron más de 100 000 ejemplares, fue una edición masiva. Ade-
más de dicha edición –que convertiría simbólicamente la teoría de lo 
real maravilloso de Carpentier en realidad, subrayando en su prólogo las 
«virtudes quijotescas» de los guerrilleros de la sierra–, Depestre contri-
buye a la publicación de numerosas obras de la literatura universal, pero 
también haitiana: en particular, en 1961, la novela de Jacques Roumain 
Gobernadores del rocío, con prefacio de Nicolás Guillén,16 y la de Jac-
ques Stephen Alexis En un abrir y cerrar de ojos, ambas compartiendo 
la singularidad de tener protagonistas haitianos ligados a Cuba por la 
migración o el origen. Colabora también con los periódicos Revolución 
y Hoy y como cronista en Radio Habana Cuba. A partir de 1960 funge 
como corresponsal de Revolución en Moscú, donde se reencuentra con 
Jacques Stephen Alexis, con el cual tiene discrepancias políticas que 
ambos no logran rebasar.17 En noviembre es enviado en representación 
de ese periódico cubano a Shanghái y a Pekín, donde lo reciben Mao 
Tse-Tung y Chou En-Lai, quienes le preguntan sobre Haití y sobre Cuba. 
En febrero de 1961 extiende su recorrido a Hanói, donde se queda dos 
meses y conversa con Ho Chi Minh. Regresa a Cuba en abril, para in-
corporarse a las milicias contra la invasión de Playa Girón. Después de 
otro viaje a Moscú, en 1962, cuando estalla la crisis de los misiles, vuelve 
nuevamente a Cuba, donde es movilizado como comisario político, y es-
cribe un poema titulado «Un haitiano habla de Cuba».

Haitiano en Cuba y cubano de corazón, Depestre no olvida a sus compa-
triotas, que tanto habían sufrido en tierra cubana y que apenas empezaban 

16 Casa de las Américas reeditó este libro en 1971. Depestre fue también asesor de 
Sara Gómez (entonces asistente de realización) para las escenas de ritual vodú 
que aparecen en la película inspirada en la obra, Cumbite, de Tomás Gutiérrez 
Alea, estrenada en 1964 (García Yero, 2017: 97).

17 Alexis, con ayuda de la Unión Soviética, reuniría fondos y partiría con un grupo 
de haitianos, desde Cuba, en abril de 1961, para activar un movimiento de lucha 
contra Duvalier. Sería arrestado en su desembarco y desaparecido, probablemente 
torturado y ejecutado (Depestre, 2018: 167).



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS68

a ser reconocidos como ciudadanos.18 Sus descendientes, llamados «picho-
nes», sufrían todavía un racismo redoblado de xenofobia. En 1967, el Go-
bierno revolucionario resolvió presentarles oficialmente excusas y otorgarles 
una indemnización de por vida (Pérez de la Riva, [1979] 2013: 119-122). 
Para ellos entonces, en los primeros años de los sesenta, estaba en juego la 
decisión de integrarse definitivamente o no a la nación cubana. Depestre 
trabaja ardientemente, en todos los sentidos, en función de ayudarlos a to-
marla: A Oriente fui varias veces, trabajé con los haitianos que vivían allí, 
les expliqué la revolución, les hice entender lo que era la revolución, los 
horizontes que se abrían para ellos en Cuba. Hice un trabajo en Camagüey, 
en los centrales azucareros, y en Oriente también. Cada año iba a la zafra, 
durante años fui, como todos los cubanos. Me quedaba dos meses cortando 
caña. A la zafra, a esas horas compartiendo con todos uno de los trabajos 
más duros que existe en el Caribe, Depestre dedicará varios poemas, y a la 
de los «diez millones» un testimonio en prosa titulado «Birilín para la mayor 
zafra de la historia» (Depestre, 1970b).

En 1963 se casa con la modista cubana Nelly Campano. Sobre estos 
años, durante los cuales es adoptado plenamente por la Revolución, De-
pestre apunta: Yo era un internacionalista sincero, y en Cuba fui inter-
nacionalista al 100 %. Me convertí en un cubano más. El mismo Guillén 
me lo decía: “Tú eres un cubano más”. Blas Roca también me lo dijo un 
día. Estaba completamente integrado. Tenía muy buenas relaciones, ¡te-
nía hasta un pasaporte diplomático cubano! Me entregué a la Revolución 
de forma extrema, milité por todos lados, fui a China, a Vietnam, a Moscú, 
me entrevisté con Mao Tse-Tung, Ho Chi Minh… A toda esa gente les di 
cursos sobre Cuba, los convencí de que valía la pena. Viajaba por el mundo 
entero con un pasaporte diplomático cubano. Cuando llegué al aeropuer-
to de Orly [París], un día, a pesar de haber sido vetado de estancia en 

18 Entre 1913 y 1934, más de 200 000 braceros haitianos habían sido importados a 
la Isla por las grandes empresas azucareras, bajo contratos que, en realidad, los 
mantenían en condiciones de semiesclavitud. En el imaginario cubano, aquellos 
hombres, en su gran mayoría analfabetos, hablantes solo de créole, acusados de 
practicar crímenes rituales vodú, que aceptaban salarios mínimos, se convirtieron 
en objeto de una constante campaña de denigración. En 1933, la ley del 50 %, que 
restringía el empleo de trabajadores no nacionales, declaró a un gran número de 
ellos expulsables. Muchos que, sin embargo, se habían sumado al movimiento de 
protesta social, fueron denunciados, y habían sido regresados por la fuerza a Haití, 
como en el caso de Manuel, el héroe de la novela de Jacques Roumain (véase Pérez 
de la Riva, [1979] 2013).



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 69

Francia por una duración de 25 años, los servicios secretos franceses no 
lo podían creer. Me dijeron: “Pero usted es haitiano ¿y se aparece aquí con 
un pasaporte ni más ni menos que diplomático? Pero ¡usted es la candela!” 
[risas]. Así fue como me hice una reputación de comunista peligroso a los 
ojos de las autoridades de Occidente.

DON QUIJOTE CONTRA EL RACISMO  
Y LA NEGRITUD

Occidente cristiano, mi hermano terrible

He aquí mi signo de cruz:

En nombre de la Revolución19

Y en el de la justicia y la ternura

Amén!

(«Romancero de una lamparita», 

Un arcoíris para el occidente cristiano, 1967: 138)

Pese a esta dinámica integradora, Depestre no puede dejar de constatar 
la persistencia en la Cuba nueva de un racismo cuya presencia palpable 
lo interpela intelectualmente. Aquellas experiencias van a ser el punto de 
partida del desarrollo de un pensamiento crítico fecundo: Entonces me 
integré completamente a la Revolución cubana. Desde el inicio, trabajé 
en el periódico Revolución, escribía en la prensa. Me había interesado 
en la problemática racial a raíz de lo que me había sucedido durante mi 
breve estancia en el tiempo de Batista. Me había llamado la atención, 
eso y muchas manifestaciones muy racistas hacia mi persona. Así fue 
como dije: “hay un problema, hace falta que estudie ese asunto”. La gente 
no entendía que pudiera ocupar un puesto importante. En los primeros 
meses de la Revolución, trabajé un tiempo en el Ministerio de Relaciones 
Exteriores. Me hicieron la vida imposible. No había…, yo era el único 
negro en el ministerio. Y para colmo, haitiano. Soy graduado de Sciences 
Po [famosa Escuela de Ciencias Políticas de París], es decir, estaba prepa-
rado para llevar a cabo las tareas que me habían asignado, estaba en mi 
lugar en los organismos internacionales. Pero no me daban trabajo. Pa-
saron un mes, dos meses, nada de trabajo y tampoco me convocaban a las 
reuniones. Las mujeres –blancas todas– huían de mí, no querían subirse 

19  En el original en francés, Depestre usa la palabra révolte [rebelión]. Heberto 
Padilla la tradujo por «Revolución».



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS70

al elevador conmigo. Soporté todo eso con la cabeza en alto durante dos 
meses y cuando vi que persistía, solicité una cita con Guevara y le conté 
todo lo que me sucedía. Estaba indignado, hizo un escándalo, me dijo: 
“ellos ni saben lo que les espera, vamos a virar ese ministerio al revés, sus 
días están contados”. Me preguntó si me quería quedar, pero yo me sentía 
muy humillado, le dije que perdía mi tiempo, que no hacía nada útil. Mi 
jefe [el geógrafo e historiador Leví Marrero Artiles] era un inmoral. Me 
mandaba con desprecio a escribir mis poemas en mi oficina. ¡Le dije que 
eso era corrupción de funcionario! Mandarme a escribir poemas en mi 
puesto de trabajo, cuando la Revolución necesitaba de la colaboración de 
todos… Le dije: “¡usted no estará hablando en serio!”.

El Che me propuso trabajar en la Imprenta Nacional, así fue como salí 
de allí. Pero a pesar de que, siendo el consejero principal del director ge-
neral de ediciones, fuera difícil manifestar racismo hacia mi persona, era 
igual: había una hostilidad. Porque no había negros ocupando ese puesto, 
donde quiera que llegara, yo era el único negro ocupando un puesto im-
portante. Y no entendían que un haitiano domine el francés, tenga una 
mujer europea. En fin. Aproveché para investigar, empecé a estudiar, pen-
sé: “no vale la pena pelear, mejor profundizo las cosas”. Me puse a leer todo 
sobre Cuba, todo lo importante sobre la cultura cubana. Todo lo leí, desde 
José Martí, inclusive autores anteriores del siglo XIX. Ya hablaba español, 
había vivido en Chile, había vivido en Argentina, había vivido en Brasil, 
tenía un largo pasado detrás de mí cuando llegué a Cuba. Así les decía: 
¡no nací ayer en la Sierra Maestra! ¡tengo un pasado! Pero no entendían, 
me trataban con cierta reticencia. La única persona que me tomó en serio 
fue el Che. Pero los cubanos, hasta aquellos que no eran racistas, hasta los 
dirigentes que eran comunistas como yo, no tomaban a un haitiano en 
serio al punto de conversar con él durante más de seis horas.20 

20 La homofobia resulta también un problema para él, como lo expresa en esta anéc-
dota: Yo me hice muy amigo de Virgilio Piñera. Trabajaba conmigo en la Imprenta 
Nacional. Un día, el director de la imprenta me dijo que era un maricón y que había 
que despedirlo. Le dije: “¡Usted no puede hacer eso! Es un autor importante que pu-
blicó en Buenos Aires, en muchos lugares, que es muy apreciado, autor de obras de 
teatro, un hombre de gran talento”. Me dijo que era una orden, entonces le dije que 
tendría que pasar sobre mi cadáver para expulsar a Virgilio Piñera. Me dijo que yo 
tenía un comportamiento de intelectual pequeñoburgués y que lo apoyaba porque 
Virgilio era un intelectual pequeñoburgués como yo. Entonces subí al Comité Cen-
tral a pedir una entrevista con Blas Roca. Le conté todo e hizo un escándalo, llamó 
por teléfono y dijo: “Virgilio es un funcionario, nosotros no somos los guardianes de 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 71

A pesar de estas amargas constataciones, Depestre sigue escribiendo. En 
1964, año en que nace su primer hijo, publica en París un libro de poemas 
redactados en Cuba, Journal d’un animal marin, donde reseña, deslum-
brado y alegre, la sensualidad de su experiencia cubana –al parecer, su 
condición de haitiano ya no aleja tanto a las mujeres–. Sin embargo, la 
cuestión del racismo surge de nuevo en su vida: En 1964, un joven llamado 
Carlos Moore escribió un artículo: “Le peuple noir a-t-il sa place dans la 
Révolution cubaine?” [¿Tiene el pueblo negro su lugar en la Revolución cu-
bana?].21 Cuando leí dicho artículo, vi que había mucha mala fe en varios 
puntos. Tenía razón de cierta manera, había… a un hombre como él no se 
le abrían las puertas. De hecho, finalmente se fue, era un intelectual negro 
muy orgulloso. Pero dijo que Che Guevara, Castro, todo el personal político 
era racista. Yo fui testigo, tenía relaciones con los dirigentes: no eran racis-
tas, Fidel, tampoco Raúl, ningún dirigente. Existía en aquel entonces una 
capa de personas cultas en Cuba, alrededor del Partido Socialista Popular, 
en el Movimiento 26 de julio, en todos los partidos, que no eran racistas. 
Pero también existía una franja importante de la población, inclusive en-
tre los campesinos, los guajiros, que era racista, que tenía una tradición 
racista muy fuerte; en el campesinado, en la clase media, un poco menos 

su bragueta, a él le gustan los hombres, es su problema, es un asunto privado”. Deja-
ron a Virgilio en paz. Fue Virgilio Piñera quien tradujo al español el libro de poemas 
de Depestre Mineral negro, publicado por Ediciones Revolución en 1962.

21 Charles Georges, Carlos, Moore, periodista y escritor cubano nacido en 1942 en 
Camagüey, era «pichón» de jamaiquinos. Sus padres lo habían enviado a estudiar 
en Nueva York en 1958. De regreso a Cuba, en 1961, trabajó como traductor en 
el Minrex. La inconformidad con la situación de discriminación racial que sintió 
lo condujo a exiliarse en 1963 en Francia, donde se sumó al movimiento de la 
negritud. Respecto a este artículo, publicado bajo el nombre de Carlos More, en 
el cual afirmaba que en Cuba no había triunfado ninguna revolución, porque se-
guía vigente la opresión de una burguesía nativa blanca sobre los negros, Roberto 
Zurbano (2015a: 23) escribe: «Fue un texto desafiante que emplazaba al Gobierno 
cubano, tildándolo de racista; se tradujo a varias lenguas y tuvo amplia circula-
ción internacional, provocando un debate en el cual aprobaron o desaprobaron 
el texto importantes figuras negras […]. La respuesta cubana fue escrita por el 
haitiano René Depestre, poeta comunista quien, a la sazón, vivía en Cuba […]». 
En Francia, posteriormente, Carlos Moore cursó estudios de Etnología, y obtuvo 
su doctorado en 1984, con la tesis «Le castrisme et l’Afrique noire 1959-1972», cuya 
versión ampliada fue publicada en inglés, en 1989, bajo el título Castro, the Blacks, 
and Africa. Asumió durante toda su carrera una postura a la vez panafricanista y 
anticomunista.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS72

entre los trabajadores, los obreros, pero también. El racismo estaba más 
o menos difuso, generalizado. No era un espíritu de apartheid como en 
Estados Unidos o en África del Sur, no. Sin embargo, era un racismo inso-
portable en el transcurso de la vida cotidiana.

Para Depestre, la ocasión de contestarle al joven Moore fungió como 
el punto de partida de una reflexión antropológica: Entonces escribí un 
artículo extenso en respuesta a Moore, en la revista Présence Africaine, 
que llamé “el imperialismo de la mala fe”.22 Retomé todo el asunto, toda 
la problemática, empecé a aprender sobre el tema. Pero muchos cubanos, 
inclusive intelectuales, me preguntaban por qué lo había abordado, que no 
estaba dentro de mis competencias, que yo era poeta.

Fue a partir de este momento que dije, ya que me ocupo de antropolo-
gía… Tenía conocimientos antropológicos por mis relaciones anteriores 
con Pierre Mabille, Jean Price-Mars, Michel Leiris, etc. Me puse a leer a 
los grandes antropólogos americanos, Melville Herskovits, Sidney Mintz 
y Margaret Mead, un gran antropólogo canadiense también que se in-
teresaba en las Antillas, leí a todo el mundo. Leo Frobenius, los grandes 
franceses, Maurice Delafosse, Claude Lévi-Strauss naturalmente. En Bra-
sil yo había conocido a Gilberto Freyre, leí también por supuesto a Edison 
Carneiro, y a otros de Brasil, de México, de Colombia. Me acuerdo que 
leí como doscientos libros de antropología. No era antropólogo, pero me 
di una formación antropológica para poder entender estos fenómenos. Y 
entonces quise ver cuáles habían sido los orígenes de la antropología en 
Cuba para llegar hasta Ortiz. Era como un autodidacta de la antropolo-
gía, porque pensaba que era muy importante para abordar la problemá-
tica racial. Redacté el prefacio de la traducción al castellano [por Virgilio 
Piñera] del libro de Jean Price-Mars, Así habló el tío. Estaba preparado 

22 «Raramente he visto a alguien ejercer la mala fe con tan colérica perseverancia», 
escribe en él Depestre (1965: 105). Su ensayo, muy extenso, retoma la historia de 
Cuba y precisa las acciones concretas, o «praxis social», llevadas a cabo por el Go-
bierno revolucionario para hacer avanzar la democracia racial (p. 133). Señala el 
surgimiento de una corriente histórica atenta a reescribir la historia del país desde  
el punto de vista de los humildes (véase al respecto Pérez de la Riva, 1964) y recuer-
da los peligros contenidos en una ideología racial de tipo «negrerista» [noiriste], como 
en el caso de Duvalier en Haití. «El factor racial ha sido (y es todavía) uno de los ele-
mentos de la política imperialista de balcanización del continente latinoamericano», 
añade (p. 132), y la tendencia profunda de la nueva sociedad cubana «la conduce de 
manera irresistible hacia la humanización progresiva de todos los hombres. […]. ¡La 
Revolución les enseña a los hombres que son todos de color!» (p. 140).



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 73

para profundizar en el tema. De haberme quedado en Cuba todos estos 
años, me hubiera convertido en un verdadero antropólogo, seguramente.

En su artículo en respuesta a Moore, reproducido parcialmente en 1966, 
en español, en la revista Casa de las Américas, Depestre (1966a) subraya-
ba, sin embargo (con buena fe), toda una serie de problemas no resueltos. 
Presente en el famoso discurso del 22 de marzo de 1959, en el cual Fidel 
Castro anunciaba su voluntad de luchar de manera muy concreta contra 
el racismo, él había constatado reacciones negativas inclusive entre las 
filas revolucionarias, y no omitía contarlas (1965: 121): 

Los burgueses blancos, y la mayoría de los pequeñoburgueses blan-
cos (así como mulatos acomodados), inclusive aquellos que hubie-
ran dado su vida por la Revolución, fueron apresados por el pánico, 
tal como si el primer ministro de Cuba hubiese anunciado, para 
la madrugada siguiente, un bombardeo atómico de la isla. En los 
barrios ricos de La Habana, Santa Clara, Camagüey, Santiago, etc., 
la conmoción era general. La contrarrevolución se convirtió en una 
inmensa piel de gallina. Hizo correr el ruido que Fidel Castro había 
invitado a los hombres de color a invadir los santuarios aristocráti-
cos del país para bailar y festejar con las vestales que habían sido, 
hasta ese momento, preservadas de la terrible radiación que emana 
de la piel negra. Dicho peligro biológico, dicho cataclismo sexual, no 
solo amenazaba la carne blanca, sino también la religión, la familia, 
la propiedad privada, ¡las maravillosas cotizaciones de acciones! 

Siete años después, proseguía Depestre, existía todavía gente aferrada 
al dogma racista: «Se pueden encontrar revolucionarios que aún no su-
pieron eliminar de su conciencia el reflejo racista que consiste en frotar 
con el índice el dorso de la mano izquierda para aludir peyorativamente 
al color de un hombre. Hay blancos que aún consideran que los negros 
son “insoportables”; que se les “dio” un dedo y que tomaron la mano en-
tera y hasta el brazo completo» (p. 138). No había llegado aquel tiempo en 
que «los negros serán librados de su negrura y los blancos de su blancura 
para construir juntos un mundo desmitificado de seres verdaderamente 
humanos» (p. 122).

Depestre, en ese momento, formaba parte de una generación de jóvenes 
que, en Cuba, preocupados por la cuestión racial, intentaban reflexionar 
con base en la lectura de los libros de Senghor o Césaire, ambos inicia-
dores del movimiento literario de la negritud, pero también en la crítica 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS74

de este movimiento por el intelectual martiniqués anticolonialista Frantz 
Fanon.23 Al respecto subraya Roberto Zurbano (2015b): 

[…] estos jóvenes mezclaban la lectura fanoniana con las de un best 
seller de la época, Now, una compilación de textos sobre el Black 
Power, hecha por Edmundo Desnoes […]; el libro fue como una Bi-
blia para estos jóvenes, amén de otros sucesos literarios, musica-
les y teatrales caribeñistas y panafricanistas que alternaban con 
las charlas de Walterio Carbonell, los intercambios de intelectuales 
extranjeros que entonces residían en Cuba como el haitiano René 
Depestre, las norteamericanas Selma y Margaret Randall, o los jó-
venes congoleños que vinieron tras el regreso de la tropa del Che, 
Charlesson, Kasulé y otros. Súmense las fiestas que preparaban con 
frecuencia los Panteras Negras que entonces visitaban o residían 
en La Habana. Si bien toda aquella mezcla cultural apenas toca a la 
creación literaria, ni eran habituales en la televisión, al menos con-
tribuyó a la fundamentación cultural e ideológica de la presencia y 
conciencia africanas que comenzaban a desplazar y compartir el lu-
gar central que la cultura eurocéntrica ocupó en el campo cultural 
cubano hasta aquel momento.

Junto a Edmundo Desnoes, Lisandro Otero, Graziella Pogolotti y otros 
más, Depestre trabaja como miembro del comité de colaboración de la 
revista Casa de las Américas, y participa en la preparación del dosier 
«África en América» –en el marco de la Conferencia Tricontinental que 
tiene lugar en 1966 en La Habana, con la presencia de las mayores figu-
ras de la lucha anticolonialista del momento–, que constituye un hito en 
la historia de este campo del saber en Cuba. En este se reproducen textos 
de sociólogos, antropólogos, historiadores y políticos como W. E. B. Du 
Bois, Fernando Ortiz, Jacques Roumain, Alfred Métraux, Aimé Césaire 
(un extracto de su famoso Discurso sobre el colonialismo), Frantz Fanon, 
Malcom X, Roger Bastide, José Luciano Franco y Julio Le Riverend, y 
fragmentos de las obras poéticas de Aimé Césaire (Una temporada en el 
Congo) y del propio Depestre (1966b). 

23 Traducido al castellano, en México, por la escritora cubana Julieta Campos (Los 
condenados de la tierra, 1963; Por la revolución africana, 1965), e introducido 
en Cuba por el Che (Zurbano, 2015a), quien sugirió su publicación (Pieles negras, 
máscaras blancas, Instituto Cubano del Libro, 1968).



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 75

Son años muy intensos para él, en los cuales intenta fusionar la re-
flexión antropológica, el compromiso político y la poesía. Así, en 1967, 
traduce El gran zoo, de Nicolás Guillén, para su publicación en Fran-
cia, y una antología de poesía cubana preparada por Heberto Padilla. 
Publica, a su vez, Un arcoíris para el occidente cristiano. Poema-mis-
terio vodú –con traducción y prefacio de Heberto Padilla–, donde los 
dioses del vodú arremeten contra los ideales racistas e imperialistas 
del «occidente cristiano». Depestre, en prosa, recuerda la historia do-
lorosa –y a menudo negada o minimizada– de la esclavitud y la doble 
alienación de los negros (extracto reproducido en la revista Casa de las 
Américas del año anterior), y celebra en poemas muy vindicativos a los 
héroes negros del combate por la dignidad, desde Mackandal, Tous-
saint Louverture, Antonio Maceo, hasta Patricio Lumumba y Malcom 
X, no sin terminar, en «Romancero de una lamparita», con un llama-
miento a la reconciliación de todos los hombres. La muerte del Che lo 
conmueve también profundamente, al igual que a todos los cubanos. 
A este hombre –blanco– que admiraba tanto, le dedica su Cantata de 
octubre a la vida y a la muerte del Comandante Ernesto Che Guevara 
(1968a), publicada de forma bilingüe, en La Habana y en Argel, en ho-
menaje al compromiso del argentino internacionalista con las luchas 
independentistas africanas. En el poema «Ogou-Ferraille», el Che («las 
tres letras del gran asoleamiento del hombre por el hombre») no es una 
figura crística, ni tampoco una simple divinidad local, sino un «gran 
loa continental, capaz de dividirse en miles de otras aventuras impla-
cables del fuego y la lluvia».

CIMARRONEANDO CÉSAIRE, CIMARRONEANDO

Mi último poema corta caña en Camagüey

Lleva un sombrero de yarey y botas

Ni robot ni zombi, amontona la caña

Sudando, rabioso, sofocado, bajo el duro sol

Da sus manos y sus ojos a la zafra […].

«Poeta en Cuba» (1969d)

Más allá de un combate antirracista, René Depestre intenta teorizar una 
vía humanista, antirracialista, marxista y decolonial, plasmada para él, 
en ese momento, en la experiencia revolucionaria cubana. En su prefacio 
a Así habló el tío (1928), la obra maestra del gran antropólogo haitiano 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS76

–amigo de Fernando Ortiz– Jean Price-Mars, redactado en 1967 y pu-
blicado en francés y en español en 1968 (1968c y d), rechaza de nuevo 
rotundamente la interpretación neorracista hecha por Duvalier del pen-
samiento de Price-Mars, considerado por el propio Senghor como el ins-
pirador del movimiento de la negritud (Senghor, 1956: 3). Dicha obra, 
necesaria y valiente, nos recuerda Depestre (que consagra largas páginas 
a una lectura política no tanto del libro, sino de sus repercusiones en 
Haití y el resto del mundo), conformó el primer inventario coherente de 
la herencia africana en Haití, en una época en que la oligarquía aliena-
da, arrodillada ante el ocupante yanqui, prefería pensarse como latina, 
dedicándose «a una cacería cultural furtiva,24 cosmopolita e incolora, en 
los vagos dominios de las culturas dominantes del terrible occidente cris-
tiano» (Depestre, 1968c: XIII-XIV). El error de Price-Mars, prosigue De-
pestre, había sido desatender la cuestión de las relaciones de clases en su 
país, y minimizar en cierta medida el proceso de mestizaje cultural. Este 
error, a su vez, había generado lecturas raciales dramáticas en Haití, con-
tenidas también en germen en otros de sus derivados: «He ahí el carácter 
mistificador del concepto de la “negritud” cuando niega la evidencia de la 
lucha de clases y de la diversidad de condiciones materiales de evolución, 
y considera la sensibilidad creadora de los pueblos negros como un bloque 
cultural homogéneo e intercambiable en sus manifestaciones expresivas» 
(pp. XIV-XV).  

Necesario en su momento histórico, el concepto de negritud, criticado 
por Frantz Fanon o Lilyan Kesteloot, encerraba «al negro en su negrura y 
al blanco en su blancura», impidiendo el desarrollo de una «lucha tricon-
tinental, global, de los pueblos subdesarrollados contra el imperialismo y 
el neocolonialismo» (pp. XXI-XXII). Tiempo era de rebasar esta búsque-
da órfica: ahí, Depestre retomaba el concepto de Orfeo negro elaborado 
veinte años antes por el filósofo francés Jean-Paul Sartre, que designaba 
mediante este término la negritud como el «descenso infatigable del negro 
en sí mismo». Pero, recordaba Depestre, en 1948, aún «En África el Orfeo 
negro no era presidente de la república, no rodaba en Mercedes-Benz de 
lujo, no compraba acciones en las minas del Alto Katanga, no se juntaba 
con los peores aventureros y tontons-macoutes de la alta finanza interna-
cional […], para también apoderarse de acciones muy rentables a costa de 

24 En el texto original en francés, Depestre utiliza el término braconnage [cacería 
furtiva] culturel, en clara oposición dialéctica con el de marronage culturel [cima-
rronaje cultural] que empleará más adelante.



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 77

la sangre vertida de Patricio Lumumba» (p. XXIX). Y a Sartre, que se pre-
guntaba qué pasaría el día en que el negro, «despojándose de su negritud 
en beneficio de la revolución, no quisiera ya considerarse más que como 
un proletario» (1948: XLIV),25 respondía: «¡Mire a Cuba y tendrá la res-
puesta! Mire cómo la negritud se ha incorporado a la revolución socialista 
y cómo allí ha encontrado su superación a través de un proceso histórico 
en que el blanco y el negro y el mulato han cesado de ser opuestos unos a 
otros […]: ¡hago la revolución, y por tanto existo! […]. ¡El Orfeo negro será 
revolucionario o no será!» (Depestre, 1968c: XXX-XXXI). 

A finales de 1967, en ocasión de la llegada de Aimé Césaire al Congreso 
Cultural de La Habana,26 Depestre va a retomar también la controversia 
con el gran poeta martiniqués, tratando a la vez de demostrarle que, en 
Cuba, las cosas son diferentes, y de probarle a los lectores latinoamerica-
nos cuán alejado de una deriva esencialista está el concepto de negritud 
tal y como lo desarrolla ahora su maestro. Junto al poeta chileno Enrique 
Lihn, trabaja en una traducción revisitada y comentada de fragmentos 
de Cuaderno de un retorno al país natal, para su edición por Casa de las 
Américas en 1969.27 Con Sonia Aratán realiza entrevistas, publicadas en 
Casa de las Américas, en las cuales le pide a Césaire precisar su pensa-
miento para el público latinoamericano: Césaire, totalmente colmado por 
su vivencia en Cuba, la cual califica de «marxismo tropical», tan añorado 
por él (Aratán, 1968: 132), enuncia la similitud que percibe entre revolu-
ción y poesía, en términos muy cercanos a lo real maravilloso carpenteria-
no, siendo ambas «procesos creadores», «palabra hecha fuerza y poder» (p. 
130). Se molesta ante las deformaciones del concepto de negritud, estética 
cimarrona creada en un contexto muy peculiar, que califica de situación 

25 Aludiendo al poema Bois d’ébène [Madera de ébano], de Jacques Roumain: «África, 
conservé tu memoria, África, tú estás en mí como astilla en la herida […]. Sin 
embargo, yo no quiero ser sino de vuestra raza, obreros, campesinos de todos los 
países» (Roumain, [1937] 1945, citado por Sartre, 1948: XLI).

26 Celebrado entre el 7 y el 12 de enero de 1968, este congreso reunió a alrededor 
de quinientos artistas, escritores y filósofos del mundo, llamados a reflexionar 
–en complemento de la Conferencia Tricontinental de 1966– en torno al com-
promiso de los intelectuales con la lucha anticolonialista, el desarrollo cultural 
y las revoluciones del entonces llamado Tercer Mundo (véase al respecto Martín, 
2018). Depestre pronunció en la ocasión una conferencia titulada «El intelectual 
revolucionario y sus responsabilidades para con el Tercer Mundo». 

27 Este libro de Césaire había sido traducido al español, por primera vez, en 1943, 
por la etnóloga cubana Lydia Cabrera, con ilustraciones de Wifredo Lam.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS78

negra (Depestre, 1968b: 142) –el colonialismo francés, la negación del 
negro como parte de la humanidad y del África como parte de la historia 
de las civilizaciones, la necesidad de una solidaridad transnacional entre 
los hombres de color–, convertido en dogma por algunos, como Senghor, 
con su lamentable frase («la razón es helénica, la emoción es negra») que, 
subraya, tanto irrita a Depestre (Aratán, 1968: 135). Este, a su vez, lo in-
terroga sobre los «valores universalizantes» del concepto, e insiste sobre la 
necesidad de «descolonizar las consciencias, la vida interior de la gente, 
al mismo tiempo que se descoloniza la sociedad» (Depestre, 1968b: 142). 
Lucha de clases y lucha de raza, en ese sentido –y lo reafirma también vi-
gorosamente Césaire–, deben ser complementarias. Y la negritud, al igual 
que el marxismo, deben ser plurales: siempre reinventados, readaptados, 
creadores.

No sabemos si Depestre estuvo implicado en el Coloquio sobre las 
Aportaciones Culturales Africanas en América Latina y el Caribe, orga-
nizado por la Unesco en diciembre de 1968 en La Habana. Pero, al mar-
gen de esta actividad, de gran impacto a nivel nacional e internacional, 
sí queda clara su participación en el Seminario de Estudios Afroameri-
canos organizado por el Instituto de Etnología y Folklore en octubre del 
propio año. En su comunicación, publicada al año siguiente en la revista 
Etnología y Folklore, se propone «analizar el valor y la significación his-
tórica del concepto de negritud [en su sentido más amplio] y sus nexos 
con la historia real de las relaciones sociales en América» (Depestre, 
1969a: 43). En modo breve, pero programático, muestra cómo el movi-
miento nació, en el contexto (neo)colonial, de una reacción a la empresa 
de despersonalización y asimilación forzada, en tanto que «cimarronaje 
ideológico y cultural», en una lógica no tanto de reinterpretación (tesis 
defendida por el antropólogo estadounidense Melville Herskovits), sino 
de adaptación a las nuevas condiciones socioeconómicas imperantes en 
las Américas (p. 45): 

[E]stas transmutaciones del negro a través del cimarronaje no se 
expresaron en hechos sociológicos y antropológicos intercambia-
bles y susceptibles de sobreposición; esta es la razón de la existen-
cia de tantas “negritudes” como sociedades afroamericanas […]. 
Pero el hecho común que permite hablar de la unidad del movi-
miento (unidad cultural y no racial), surge del hecho de que la 
dialéctica del amo y del esclavo provocó por todas partes un vasto 
mestizaje, que ha revuelto en su corriente sincrética los elementos 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 79

culturales heredados de África y de Europa, y que ha creado la 
originalidad de las culturas de este continente (p. 47). 

En este texto, Depestre presenta un verdadero plan de trabajo para estu-
diar la «Historia de las metamorfosis de la negritud en la literatura»: empe-
zando por el caso fundador de Haití (desde su revolución hasta la negritud 
totalitaria de Duvalier, pasando por la obra de Price-Mars, el movimiento 
indigenista o la negritud en las obras de Jacques Roumain, Jean Brierre, 
Jacques Stephen Alexis…), siguiendo por los autores y contextos estadou-
nidense (W. E. B. Du Bois, el New Negro Movement, Marcus Garvey, las 
obras de Langston Hughes y otros, el Black Power…), cubano (el negrismo, 
Nicolás Guillén, la Revolución y la negritud…), antillano-francés (la negri-
tud de Aimé Césaire, Frantz Fanon…), brasileño (el mulatismo, el teatro de 
Abdias do Nascimento, la Frente Negra Brasileira…), pasando más rápida-
mente por las Antillas inglesas y holandesas, Ecuador, Colombia, Venezue-
la, Puerto Rico, etc. y, finalmente, por la negritud africana (con enfoque 
comparativo respecto al caso afroamericano). En conclusión, imagina la 
posibilidad de reflexionar de manera comparativa sobre los diferentes mo-
dos de relación entre negritud y nacionalismo negro en Haití, los Estados 
Unidos y Jamaica, entre negritud y revolución en Cuba. Para este último 
caso, respondiendo indirectamente a Césaire –quien, como hemos visto, lo 
retaba a cimarronear–, emite la optimista hipótesis de que 

Por primera vez en la historia de las Américas Negras, los descen-
dientes de africanos viven en una comunidad donde no necesitan 
cimarronear los valores dominantes, puesto que son valores que li-
beran las fuerzas de la imaginación y del saber de todo el pueblo 
cubano. No necesitamos cimarronear la Revolución, porque la Re-
volución es nosotros mismos; es nuestra identidad, nuestra riqueza 
humana, el nuevo punto de partida de nuestra cultura; nuestra cu-
ración, nuestra prodigiosa buena salud en una historia que negros, 
blancos y mulatos pueden y deben construir juntos, y en una socie-
dad en que nos reconocemos todos solidarios de la misma empresa 
de liberación total de la condición humana (p. 53).

Desde luego, si la Revolución constituye el feliz desenlace del cimarrona-
je cultural, ¿para qué seguir con la negritud? En estos años, precisamen-
te, es que Depestre le dice por primera vez «adiós» al concepto. Expresa 
esta postura en varias ocasiones, siendo la más relevante su conferencia 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS80

pronunciada en el Festival Panafricano de Argel, en julio de 1969, donde 
participa en tanto cronista del periódico Granma (Depestre, 1970a). Orga-
nizado en reacción al Festival Mondial des Arts Nègres de Dakar de 1966, 
el festival de Argel adoptaba una franca posición crítica ante el panafrica-
nismo negro promovido por Léopold Sédar Senghor, entonces «poeta-pre-
sidente» del nuevo Senegal independiente (que se había ilustrado por la 
represión de los movimientos obreros),28 oponiéndole una visión política 
de la solidaridad interafricana, más allá del color. Junto a Depestre, otros 
intelectuales africanos expresaron su rechazo al concepto de negritud, 
como el escritor congolés Henri Lopes, ministro de Educación del Congo 
de Massamba-Débat, quien afirmaba: «Ya no nos debemos definir por la 
raza o cualquier otro elemento somático, sino por la geografía, y sobre todo 
por esta comunidad de elección que fundamenta mucho mejor la unidad 
nacional e internacional» (citado por Kesteloot, 2001: 260); o el filósofo y 
antropólogo beninés Stanislas Spero Adotevi, comisario de la Cultura y la 
Juventud del Dahomey de Kerekou, quien denunciaba la negritud de los 
«negrólogos» en tanto que esencialismo al servicio del neocolonialismo 
(Adotevi, 1969; 1970).

Pero Depestre, que sigue publicando abundantemente en estos años,29 
no logra llevar a cabo sus proyectos. Su programa de investigación perece 
en los limbos en los cuales desaparece también el Instituto de Etnología 
y Folklore, a partir de 1969 (véase Carrazana y Núñez, en esta compila-
ción). Tanto sociológica como políticamente se encuentra incomprendido, 
en cierta medida, por los intelectuales de ambos lados del Atlántico. Por sus 
compatriotas negros de habla francesa, en primer lugar, que no comparten, 

28  Razón por la cual Cuba no había participado en el evento, enviando solamente a 
Argeliers León, director del Instituto de Etnología y Folklore, como conferencista.

29  En La Habana sale por primera vez una compilación de textos publicados entre 
1966 y 1968, titulada Por la revolución, por la poesía (Depestre 1969b), reeditada 
en francés en 1974. En este libro se reproducen los artículos «Un héroe del Tercer 
Mundo: Ho Chi Minh», «Los mitos norteamericanos mueren en Vietnam», «Jean 
Price-Mars y el mito del Orfeo negro», «Carta de Cuba sobre el imperialismo de 
la mala fe», «El intelectual revolucionario y sus responsabilidades para con el 
Tercer Mundo», «El escritor latinoamericano y sus responsabilidades», «Cuando 
Jacques Roumain gobierna al rocío», «Paseo por el gran zoo de Nicolás Guillén», 
«Para Jacques Stephen Alexis», «André Breton y la emancipación de la poesía» y 
«La gloria de Paul Éluard». Traduce también poemas de Roberto Fernández Re-
tamar (1969) y, junto a este autor y Roque Dalton, Edmundo Desnoes, Ambrosio 
Fornet y Carlos María Gutiérrez (Depestre et al., 1969), publica una compilación 
retrospectiva sobre el papel del intelectual en la Revolución cubana.



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 81

después de 1968, su compromiso con la Revolución cubana y con el comu-
nismo: Naturalmente, las ideas que yo expresaba en el plano antropológico 
no estaban bien entendidas. Pero había gente que me entendía, porque yo 
no tenía ningún prejuicio, no tenía cuentas que arreglar, expresaba since-
ramente la experiencia que estaba viviendo en Cuba […]. Empecé a expresar 
eso del cimarronaje cultural. Era muy difícil, porque la conceptualización 
para los franceses no era exactamente lo mismo, algunos no me entendían. 
En segundo lugar, en Cuba misma, donde sus ideas, muy cercanas a las 
de Walterio Carbonell –invita, por ejemplo, a reencontrar las estructuras 
culturales perdidas durante el colonialismo mediante la liberación social 
(Depestre, 1969c; 1970a)–, ya no están en sintonía con una revolución que 
considera el tema negro como rebasado y, por tanto, fuera de lugar. Por 
encima de todo, la excomulgación de su amigo Heberto Padilla y el giro 
dogmático del quinquenio gris son las razones que lo precipitan de repente, 
otra vez, al margen de ambos mundos. 
  

¿SERVICIO DESPUÉS DEL NAUFRAGIO?

Haitiano errante, rompo

con lágrimas en los ojos mi carné

de eterno residente temporal.

«Le dernier degré de l’exil» (1980: 63)

Es mi naufragio. Considero personalmente que es un naufragio para mí. 
Tener que irme de un país que tanto amaba. Me casé con una cubana, tuve 
hijos cubanos. Me había convertido en un cubano más, de verdad. Aprendí 
el español. Quería hacer el experimento: ¿puede uno convertirse en al-
guien de otro país, en miembro de otra nación? Y lo hice. «Servicio después 
del naufragio» [service après naufrage]:30 así es como Depestre titula en su 
autobiografía el capítulo que concierne a su experiencia en Cuba, larga, 
de casi veinte años, pero, desde su punto de vista, interrumpida de mane-
ra dolorosa en abril de 1971, cuando toma la defensa de su amigo Heberto 
Padilla (Depestre, 2018: 85, 102-106). A raíz de este acontecimiento, tiene 
que renunciar a su empleo en la radio, y gran parte de sus compañeros 
de trabajo se alejan de él: ¡Ya no me querían ver! La única persona que 
guardó el contacto conmigo fue Alejo Carpentier. Era ministro [consejero 
de la embajada de Cuba] en París, lo veía en secreto [se ríe]. Carpentier me 

30 En francés, el término juega con la expresión service après-vente, es decir, «servi-
cio de posventa», o «servicio de atención al cliente».



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS82

recibía, porque él no dudaba de mi lealtad a la Revolución. Tenía fe en mí. 
Le había explicado todo, él entendía, era un hombre de alta cultura, de 
alto nivel. Por eso fui a sus funerales [en 1983], en tanto que representante 
del director general de la Unesco […]. ¡Me dijeron intelectualoide! [se ríe]. 
¡Se me había olvidado esa palabra! […]. Tomaron sus distancias, todo el 
mundo tenía miedo. […]. Yo mismo le decía a la gente de no frecuentarme. 
Sufre una gran decepción cuando Nicolás Guillén lo llama a su despacho 
de presidente de la Uneac para «devorarlo como un padre furioso», comu-
nicándole que no tiene derecho a emitir ningún juicio crítico, ya que no 
participó en las luchas armadas en la Sierra Maestra y que es extranjero: 
«El “un cubano más” se hizo humo a través de su ventana» (Depestre, 
1996-1997: 67).

Pese a lo que, sin dudas, fue para él un terrible desengaño, quisiéra-
mos, a modo de conclusión abierta, seguirle el camino a la metáfora del 
«servicio después del naufragio», para rendirle a René Depestre el home-
naje que merece. Es cierto que su experiencia puede ser vista como un 
naufragio, después de haberse embarcado en la nave de la Revolución 
cubana con toda el alma, y haber sido expulsado simbólicamente de ella, 
tratando luego de sobrevivir intelectualmente manteniendo una coheren-
cia ideológica en sus acciones y posturas. No obstante, supo rescatarse de 
este naufragio y utilizarlo no solamente para seguir conformado una obra 
ensayística, poética y literaria de gran altura, sino también «sirviendo» a 
su manera a este país, que quería muchísimo.

Los años 1971-1976 resultaron fecundos para el escritor, que redactó en 
aquella época varios poemas y ensayos, publicados, a pesar de todo, en la 
revista Casa de las Américas (1972; 1973a; 1974; 1975a; 1976a), y tradujo 
la novela del difunto Jacques Stephen Alexis Mi compadre el general sol 
(1972). Publicó, en París, su Poète a Cuba (1973b), compilación de versos 
escritos entre 1969 y 197031 que, por si fuera poco, fue muy criticada 
por el poeta francés Claude Roy: en su prefacio, este le reprochaba su 
compromiso comunista, y en su respuesta (en la misma edición), Depes-
tre defendía dicha postura –desde Cuba– contra viento y marea. Además, 
compuso desde su exilio interior su primera novela, inspirada en la crítica 
a la dictadura de Duvalier, El palo ensebado, editada por la Editorial Arte 
y Literatura en una tirada escasa, por primera vez, en 1975 (la versión 
francesa sería publicada en 1979).

31 La versión española del libro fue publicada en la Isla en 1976, pero no ha sido 
posible localizarla.



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 83

A raíz de otro acontecimiento humillante,32 Depestre decide, final-
mente, reexiliarse en Francia: No tenía papeles. El problema era que 
los haitianos me habían quitado mi nacionalidad haitiana, Duvalier 
me había quitado mi pasaporte, entonces no podía salir. En una ocasión 
me dieron un pase para ir a Canadá, así fue como pude llegar a París. 
[…]. Hacía años que estaba estancado en mi casa en Nuevo Vedado. Esos 
años, 1972-73-74… ¡Que años! Escribía, estudiaba, leía mucho […]. Y la 
idea de la Unesco me vino porque el director general de dicha institu-
ción, nombrado desde 1974 [el senegalés Amadou-Mahtar M’Bow], era 
amigo mío, lo había conocido en la Sorbona […]. Me nombra consejero 
suyo, para redactar sus discursos. Nunca se había visto eso antes: un 
comunista, de un día para el otro, ¡convertirse en un funcionario impor-
tante de un organismo de Occidente! […]. Y así fue que me quedé casi 
diez años en la Unesco. Hice un reciclaje. En ningún momento ataqué 
a Cuba mientras estaba en la Unesco. Yo decía exactamente por qué 
había roto con los cubanos: la vida se había vuelto imposible para mí 
allá. […]. La Unesco ayudaba a Cuba. Y yo, desde adentro, a pesar de mi 
ruptura con Cuba, ayudaba al país a través de la UNESCO. Nunca lo 
supieron. A todos los programas… les daba el empujón, aprovechando 
que tenía un cargo importante. En efecto, desde 1964, se había planeado 
una profunda revisión de lo que se titularía luego Historia general de 
África, desplegada en varios tomos (Unesco, 1980-1999). En este marco 
varios autores, entre los cuales estuvo José Luciano Franco, habían abo-
gado por la redacción de un último tomo dedicado a «África en América 
Latina». Por otra parte, se habían reunido expertos en varias ocasiones 
(incluida la de La Habana en 1968) para reflexionar sobre los aportes 
de diferentes culturas del mundo a la cultura latinoamericana. Dicho 
tema, cuya dimensión comparativa a nivel transcontinental venía sien-
do añorada por los más grandes antropólogos y sociólogos de América 
desde los años veinte –entre ellos W. E. B. Du Bois, Alain Locke y, por 
supuesto, Fernando Ortiz–, iba a desarrollarse de manera relevante bajo 
los auspicios de Roger Bastide, Salvador Bueno y luego Manuel Moreno 

32 Narra cómo, en 1976, fue solicitado para ocupar la cátedra de Historia de la Cultura 
en la Universidad de La Habana, y cómo emprendió con dedicación esta tarea, que 
consideraba un gran honor para él, hasta darse cuenta de que muchos de los estu-
diantes asistentes eran en realidad enviados por los servicios secretos para reportar 
sobre sus discursos. Era un falso profesor, ejerciendo en una falsa cátedra, para fal-
sos estudiantes. […]. Entonces, ese día rompí con Cuba y con el Partido Comunista 
cubano (véase también Depestre, 2018: 110-112).



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS84

Fraginals, quien preparó un volumen dedicado a los aportes culturales 
africanos en América Latina (Moreno Fraginals, 1977). René Depestre 
fue, lógicamente, uno de los obreros de dicha tarea, que contó con su 
contribución (Depestre, [1977] 1984), en continuidad estrecha con sus 
planteamientos en el Seminario de Estudios Afroamericanos de 1968. 
Apoyó y editó, además, un número especial del Correo de la Unesco en 
1981, dedicado al Caribe, con artículos suyos, de Alejo Carpentier, de 
Manuel Moreno Fraginals, y textos sobre el pensamiento de Fernando 
Ortiz y José Martí. Cooperó, finalmente, en el Panorama histórico-lite-
rario de nuestra América, publicado en dos tomos por Casa de las Amé-
ricas (Díaz Acosta et al., 1982).

En un momento pensé que había perdido mi tiempo en Cuba, que mi 
palabra se había ido volando, nos dijo Depestre aquel día de 2015. Quisié-
ramos contestarle que, desde sus experiencias cosmopolitas y a la vez tan 
genuinamente nacionales, su contribución al debate antropológico sobre 
el pasado, el presente y el devenir del ser caribeño transculturado, de este 
ciudadano del mundo tan difícil de encasillar en categorías predetermi-
nadas, constituye un legado innegable e inspirador. Puente originalísimo 
entre espacios que no dialogaban tan fluidamente entre sí en medio de 
una guerra para nada fría, entre antropología y poesía erótica, entre com-
promiso humanista ferviente y constantes dudas heurísticas, cimarrón de 
palabras (Martínez Furé, 2010), con título bien ganado, queda, por su obra 
y en nuestros corazones, un cubano más entre los antropólogos.

BIBLIOGRAFÍA

ADOTEVI, STANISLAS SPERO (1969): Discours d’Alger, Festival Panafricain 
d’Alger. Edit. Presse algérienne, Alger.

 (1970): Négritude et négrologues. UGE/Plon, Paris. 

ALEXIS, JACQUES STEPHEN ([1955] 1974): Mi compadre el general sol (prólogo 
de René Depestre). Casa de las Américas, La Habana. 

 ([1959] 1961): En un abrir y cerrar de ojos. Editorial Arte y 
Literatura, La Habana.

ARATÁN, SONIA (1968): «Entrevista con Aimé Césaire», Casa de las Améri-
cas 49, pp. 130-137.

BLONCOURT, GÉRALD ET MICHAEL LÖWY (2007): Messagers de la tempête. An-
dré Breton et la révolution de janvier 1946 en Haïti. Le Temps des 
Cerises, Pantin.



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 85

CARPENTIER, ALEJO (1949): El reino de este mundo. Edición y Distribución 
Ibero Americana de Publicaciones S. A., México.

CÉSAIRE, AIMÉ ([1939] 1969): Poesías (selección y prólogo de Enrique Lihn). 
Casa de las Américas, La Habana. 

 (1955a): «Réponse à René Depestre, poète haïtien (élements 
d’un art poétique)», Présence Africaine (2ème série) I-II, pp. 114-115.

 (1955b): «Sur la poésie nationale», Présence Africai-
ne (nouvelle série), dossier «Un débat autour des conditions d’une 
poésie nationale chez les peuples noirs», IV, pp. 39-41.

 (1956): «Lettre de démission d’Aimé Césaire à Maurice 
Thorez», 24 de octubre de 1956, http://lmsi.net/Lettre-a-Maurice- 
Thorez

COUFFON, CLAUDE (1986): René Depestre. Seghers, Paris. 

DEPESTRE, RENÉ (1945): Étincelles. Imprimerie de l’État, Port-au-Prince.

 (1946): Gerbe de Sang. Imprimerie de l’État, Port-au-
Prince.

 (1951): Végétation de clartés. Seghers, Paris. 

 (1952): Traduit du grand large. Seghers, Paris.

 (1955): «Réponse à Aimé Césaire (Introduction à un art 
poétique haïtien)», Présence Africaine (nouvelle série), dossier «Un 
débat autour des conditions d’une poésie nationale chez les peuples 
noirs», IV, pp. 42-62.

 ([1956] 1962): Mineral negro (traducción de Virgilio Piñera). 
Ediciones Revolución, La Habana.

 (1958): La responsabilité des intellectuels devant leur peuple. 
Editions Coumbite, Port-au-Prince.

 (1959): «Le sang d’une révolution», Le Nouvelliste, 13 jan-
vier, pp. 1, 3.

 (1964): Journal d’un animal marin. Seghers, Paris. 

 (1965): «Lettre de Cuba…», Présence Africaine (nouvelle 
série) 56, pp. 105-142.

 (1966a): «Carta de Cuba sobre el imperialismo de la mala 
fe», Casa de las Américas 34, pp. 33-57.

 (1966b): «Aforismos y parábolas del Nuevo Mundo», Casa de 
las Américas 36-37, dosier África en América, pp. 92-97.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS86

 (1967): Un arcoíris para el occidente cristiano (traducción 
y prefacio de Heberto Padilla). Casa de las Américas, La Habana (pu-
blicado en francés el mismo año: Présence Africaine, Paris).

 (1968a): Cantata de octubre a la vida y a la muerte del 
Comandante Ernesto Che Guevara, edición bilingüe (traducción al 
español por Max Figueroa). Instituto Cubano del Libro, La Habana / 
SNED, Alger.

 (1968b): «Entrevista con Aimé Césaire», Casa de las Amé-
ricas 49, pp. 137-142.

 (1968c): «Jean Price-Mars y el mito del Orfeo negro» (prefa-
cio), Price-Mars, Jean: Así habló el tío (traducción de Virgilio Piñera), 
Casa de las Américas, La Habana, pp. IX-XXXI.

 (1968d): «Jean Price-Mars et le mythe de l’Orphée noir ou 
les aventures de la négritude», L’Homme et la société 7, pp. 171-181.

 (1969a): «Las metamorfosis de la negritud en América», Et-
nología y Folklore 7, pp. 43-53.

 (1969b): Por la revolución, por la poesía. Instituto del Libro, 
La Habana  (publicado en francés en 1974: Leméac, Montreal).

 (1969c): «Problemas de la identidad del hombre negro en las 
literaturas antillanas», Casa de las Américas 53, pp. 19-28.

 (1969d): «Poeta en Cuba. Poesía y Revolución», Casa de las 
Américas 55, pp. 60-61. 

 (1970a): «Los fundamentos socioculturales de nuestra iden-
tidad», Casa de las Américas 58, pp. 28-34.

 (1970b): «Birilín para la mayor zafra de la historia», Casa de 
las Américas 62, pp. 110-118.

 (1972): «Hablar de Jacques Stephen Alexis», Casa de las 
Américas 74, pp. 28-40.

 (1973a): «El asalto al Moncada: revés victorioso de la revolu-
ción latinoamericana», Casa de las Américas 81, pp. 6-40.

 (1973b): Poète à Cuba. Oswald, Paris.

 (1974): «Pequeña biografía de un capitán de la guerra del 
tiempo: Alejo Carpentier», Casa de las Américas 87, pp. 5-6.

 (1975a): «Año internacional de la mujer» (traducción de 
Nancy Morejón), Casa de las Américas 92, p. 49.



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 87

 (1975b): El palo ensebado (traducción de Pedro Arce). Edi-
torial Arte y Literatura, La Habana.

 (1976a): «La muerte de Roque Dalton», Casa de las Améri-
cas 94, p. 28.

 (1976b): «Homo Papadocus», Europe 569, Paris, pp. 56-64.

 ([1977] 1984): «Bonjour et adieu à la négritude», Moreno 
Fraginals, Manuel (dir.): L’Afrique en Amérique Latine, Unesco, Pa-
ris, pp. 263-304. 

 (1979): Le mât de cocagne. Gallimard, Paris.

 ([1980] 1985): Buenos días y adiós a la negritud. Casa de 
las Américas, La Habana.

 (1980): En état de poésie. Les Editeurs Français Réunis, 
Paris.

 (1981): Alléluia pour une femme-jardin. Gallimard, Paris. 

 ([1988] 1990): Hadriana en todos mis sueños. Alcor, Barcelona. 

 ([1990] 2002): Eros en un tren chino. Barataria, Barcelona. 

 (1996-1997): «Palabra de noche sobre Nicolás Guillén», En-
cuentro de la cultura cubana 3, Madrid, pp. 66-76.

 (1998): Le métier à métisser. Stock, Paris. 

 (2018): Bonsoir tendresse. Odile Jacob, Paris. 

, ed. (1981): Courrier de l’Unesco, 112 (número consagrado 
al Caribe). 

, Roque Dalton, Edmundo Desnoes, Roberto Fernández Re-
tamar, Ambrosio Fornet y Carlos María Gutiérrez (1969): «Diez años 
de revolución: el intelectual y la sociedad», Casa de las Américas 56, 
pp. 7-48.

DÍAZ ACOSTA, AMÉRICA, SERGIO GUERRA, RAÚL HERNÁNDEZ NOVÁS, TRINIDAD  
PÉREZ, ALBERTO PRIETO, EMILIO JORGE RODRÍGUEZ y PEDRO SIMÓN (1982): 
Panorama histórico-literario de nuestra América (t. I: 1900-1943; t. 
II: 1944-1970). Casa de las Américas, La Habana. 

ESTRADE, PAUL (1982): «Remarques sur le caractère tardif, et avancé, de la 
prise de conscience nationale dans les Antilles espagnoles», Cahiers 
du monde hispanique et luso-brésilien 38, pp. 89-117.

FAJARDO FERNÁNDEZ, YULEISY, MAUD LAËTHIER, KALI ARGYRIADIS, LEWIS AM-
PIDU CLORMEUS (2020): «Après le rêve antillais. Les déclinaisons 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS88

nationales et pan-nationales de l’identité chez Anténor Firmin et  
Rafael Serra», Argyriadis, Kali et al. (dir.): Cuba-Haïti: Engager  
l’anthropologie. Anthologie critique et histoire comparée (1884-1959), 
Cidihca, Montreal, pp. 137-168.

FERNÁNDEZ RETAMAR, ROBERTO (1969): Avec les mêmes mains (traducción y 
presentación de René Depestre). P. J. Oswald, Paris. 

FIRMIN, JOSEPH ANTÉNOR (1910): «Haïti et la confédération antillienne», Let-
tres de Saint Thomas. Études sociologiques, historiques et littéraires, 
V. Giard & E. Brière libraires éditeurs, Paris, pp. 109-130.

GARCÍA YERO, OLGA (2017): Sara Gómez: un cine diferente. Ediciones Icaic, 
La Habana.

GUILLÉN, NICOLÁS (1967): Le Grand Zoo (traducción y prefacio de René 
Depestre). Seghers, Paris. 

 (1971): «Prólogo», Roumain, Jacques: Gobernadores del ro-
cío, Casa de las Américas, La Habana, pp. VII-XI. 

JANNELLO, KARINA C. (2012): «El Congreso por la Libertad de la Cultura: 
el caso chileno y la disputa por las “ideas fuerza” de la Guerra Fría», 
Revista Izquierdas 14, pp. 14-52.

KESTELOOT, LILYAN (2001): Histoire de la littérature négro-africaine. Kar-
thala / AUF, Paris. 

LACHAT, THIBAULT (2008): «Auguste Viatte & Haïti (1939-1946). Établis-
sement d’un centre stratégique pour le rayonnement de la culture 
française», Documents pour l’histoire du français langue étrangère 
ou seconde 40-41, pp. 255-275.

LAËTHIER, MAUD, EMMA GOBIN, ADRIAN FUNDORA GARCÍA, DMITRI PRIETO 
SAMSÓNOV (2020): «La voix des masses: Ethnographie, journalisme 
et littérature chez Pablo de la Torriente Brau et Jacques Roumain», 
Argyriadis, Kali et al. (dir.): Cuba-Haïti: Engager l’anthropologie. An-
thologie critique et histoire comparée (1884-1959), Cidihca, Montreal, 
pp. 361-401. 

LASCH, CHRISTOPHER (1970): «La Guerra Fría cultural: breve historia del 
Congreso por la Libertad de la Cultura», La agonía de la izquierda 
norteamericana, Grijalbo, Barcelona, pp. 59-103.

MARTÍN CANDIANO, LEONARDO (2018): «El Congreso Cultural de La Habana 
de 1968. La subversión de la noción de intelectual», De Raíz Diversa 
5 (10), pp. 113-140.



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 89

MARTÍNEZ FURÉ, ROGELIO (2010): Cimarrón de palabras (descargas). Edito-
rial Letras Cubanas, La Habana.

MORE [MOORE], CARLOS (1964): «Le peuple noir a-t-il sa place dans la Révo-
lution cubaine?», Présence Africaine 52, pp. 177-230.

MORENO FRAGINALS, MANUEL, dir. (1977): África en América Latina. Siglo 
XXI, Madrid.

PADILLA, HEBERTO (1967): Poésie cubaine, 1959-1966, edición bilingüe (tra-
ducción al francés de René Depestre). Instituto Cubano del Libro, La 
Habana. 

PÉREZ DE LA RIVA, JUAN (1964): «Documentos para la historia de las gentes sin 
historia», Revista de la Biblioteca Nacional José Martí VI (1), pp. 27-52.

 ([1979] 2013): Cuba y la migración antillana (1900-1931). 
Editorial de Ciencias Sociales / Edit. Historia, La Habana. 

RODRÍGUEZ, EMILIO JORGE (2017): Una suave, tierna línea de montañas azu-
les. Nicolás Guillén en Haití. Casa de las Américas, La Habana. 

ROUMAIN, JACQUES ([1937] 1945): Bois d’ébène. Imprimerie Henri Des-
champs, Port-au-Prince.

 ([1944] 1961): Gobernadores del rocío. Imprenta Nacional, 
La Habana.

SARTRE, JEAN-PAUL (1948): «Orphée noir», Senghor, Léopold Sédar (ed.): 
Anthologie de la nouvelle poésie nègre et malgache de langue françai-
se, Presses universitaires de France, Paris, pp. IX-XLIV.

SENGHOR, LÉOPOLD SÉDAR (1956): «Hommage à l’Oncle», Fouchard, J. et 
E. C. Paul (dir.): Témoignages sur la vie et ĺ œuvre du Dr. Jean Pri-
ce-Mars, 1876-1956, Imprimerie de l’État, Port-au-Prince, p. 3. 

TOLEDO SANDE, LUIS (2011): «Doce notas a la memoria de Anténor Firmin», 
Rebelión, https//www.rebelion.org/noticia.php?id=136630

Unesco (1980-1999): Historia general de África. Unesco, París, https://
es.unesco.org/ node/305348

ZURBANO TORRES, ROBERTO (2015a): «Racismo vs. socialismo en Cuba: un 
conflicto fuera de lugar (apuntes sobre/contra el colonialismo inter-
no)», Meridional. Revista Chilena de Estudios Latinoamericanos 4, 
pp. 11-40.

 (2015b): «¿Un fantasma en el Caribe?: Muerte y resurrec-
ción de Frantz Fanon en cuarenta años de lecturas cubanas», http://
www.afrocubaweb.com/fantasma.html



90 | 

EL TEATRO NACIONAL DE CUBA,  
FORTÍN DE ESTUDIOS SOCIOCULTURALES. 

ENTREVISTA A ISABEL MONAL 

Rosa María de Lahaye Guerra

Reconocida filósofa y ensayista cubana, Isabel Monal (foto 1) nació en 
Sagua la Grande, Las Villas (hoy Villa Clara), el 21 de octubre de 1931. 
Maestra normalista (1950), doctora en Pedagogía (Universidad de La Ha-
bana, 1955), Master of Art in Education (San Francisco State Collage, 
1956) y doctora en Ciencias Filosóficas (1976), realizó estudios de posgra-
do en la Harvard Graduate School of Education y, en la década de los se-
tenta, llevó a cabo investigaciones sobre Marx y Engels en la Universidad 
de Humboldt, Berlín, Alemania. Ha desarrollado su obra en dos vertien-
tes: la teórico-investigativa y en la elaboración de políticas y la promoción 
cultural. 

Participó en la lucha clandestina contra Fulgencio Batista como miem-
bro del Movimiento 26 de Julio. Fue subdirectora de Bellas Artes en el 
municipio de La Habana (1959); directora del Teatro Nacional de Cuba 
(TNC), entre junio de 1959 y diciembre de 1961, y estuvo al frente de la 
Dirección Nacional de Aficionados del Consejo Nacional de Cultura (enero 
de 1962-julio de 1963).

Se desempeñó durante décadas como profesora e investigadora en el 
ámbito universitario. Fue profesora titular de la Universidad de La Haba-
na desde finales de 1959. Sus textos han sido traducidos a ocho idiomas y 
publicados en más de quince países.

Fue funcionaria de la Unesco durante diez años, en la sede central de 
París, para el programa de la Educación Superior.

Ostenta, entre otras, la condición de Académica Emérita de la Academia 
de Ciencias de Cuba, la Distinción por la Cultura Nacional, la medalla 
250 Aniversario de la Universidad de La Habana, la Pluma de Cristal, la 
medalla por el XX aniversario del asalto al cuartel Moncada, el Machete 
de Máximo Gómez, el Premio Félix Varela de la Sociedad Económica de 
Amigos del País, la Orden Juan Marinello, la Orden Carlos J. Finlay, la 
Medalla de Combatiente de la Revolución Cubana, Fundadora del Partido 
Comunista de Cuba, Medalla de las Fuerzas Armadas Revolucionarias. Le 
fue otorgado el Premio Nacional de Ciencias Sociales 1998.



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 91

Es directora de la revista internacional Marx Ahora, miembro del Con-
sejo Internacional del Diccionario Histórico-Crítico de Marxismo (Ham-
burgo) y del Consejo Editorial de la revista Political Economy (Estados 
Unidos).

Una explosión cultural de importantes dimensiones sobrevino al mismísi-
mo inicio de la Revolución cubana. En todo aquel torbellino de realizacio-
nes e ideas que desató el joven proceso social, se destacó una institución 
que aglutinó a artistas y científicos, ocupados en las más diversas expre-
siones identitarias del cubano: el canto, el baile, el teatro, la religiosidad… 

Reconstruir parte de la historia, en la voz de una de sus intérpretes, 
es un reto estimulante. Dialogar con la historia sin mover de lugar los 
hechos, pero con la osadía de poner en movimiento nuestros criterios 
sobre tales hechos cuando, por alguna razón, se han tergiversado, ob-
viado o silenciado caprichosamente. Sin el entusiasmo desbordado que 
se respira en los escritos de la época, más la frescura que transpiran 
las palabras de los fundadores, no fuera viable esta reconstrucción que 
pretendemos.

A partir de su contribución protagónica como primera directora del Tea-
tro Nacional de Cuba, la doctora Monal nos narra, en esta entrevista, lo 

Foto 1. La filósofa y ensayista Isabel Monal



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS92

que fue y lo que simbolizó en aquellos momentos dicha institución, y cómo 
ella la percibe sesenta años después, a la luz de los esfuerzos que un grupo 
de especialistas vinculados con la antropología reclama para compendiar 
la historia de esta ciencia en Cuba.1 

AÑO 1959, TEATRO NACIONAL DE CUBA,  
ACTAS DEL FOLKLORE…  

¿QUÉ DESPIERTA EN USTED TODO ESO? 
1959 fue el año del triunfo de la Revolución. Yo había participado en la lu-
cha insurreccional como militante del [Movimiento] 26 de Julio. Al inicio 
de la Revolución estaba trabajando con los compañeros del movimiento 
en la provincia de La Habana, y allí –aparte de las responsabilidades que 
tenía al frente de una sección y, por tanto, miembro del ejecutivo provin-
cial– tuve la iniciativa de expandir las tareas de la sección para incluir el 
trabajo de cultura. 

Aquella actividad motivó que, cuando salió la ley de creación del Teatro 
Nacional de Cuba, en junio de 1959, de alguna manera pensaran en mi 
nombre. No puedo saber los detalles. Creo que quizás fue Carlos Franqui, 
primer director y fundador del periódico Revolución –con el cual tenía 
muy buenas relaciones entonces–, quien al parecer le sugirió mi nombre 
al compañero Armando Hart, que era ministro de Educación y andaba 
buscando a quién nombrar en la dirección del teatro, y así fue como Hart 
me nombró directora. 

Debido al trabajo cultural en el 26 de Julio, tenía relaciones con inte-
lectuales como Ramiro Guerra, Argeliers León, Fermín Borges y Carlos 
Fariñas. La ley hablaba de cinco asesores, y nosotros lo que hicimos fue 
convertir las cinco asesorías en cinco departamentos. Uno de ellos era, 
casi obligatoriamente, el de administración, imprescindible para poder 
funcionar, y los otros cuatro departamentos quedaban directamente rela-
cionados con la actividad propiamente dicha del teatro. 

El equipo abrió el abanico de posibilidades. No nos circunscribimos a las 
actividades estrictamente teatrales, aunque de alguna manera estaba todo 
relacionado con el mundo escénico. Concebimos el teatro como todo un 
proyecto cultural cuya actividad central sería, naturalmente, la escénica, 
pero no se limitaba a ella. Así, creamos los cinco departamentos con una 

1 Solo para ilustrar el interés de la entrevistada en la disciplina, véase su escrito «La 
antropología y la filosofía», en Catauro. Revista Cubana de Antropología (5), 2002, 
pp. 21-23. 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 93

amplia actitud de miras cultural y creativa. Uno fue el Departamento de 
Artes Dramáticas, que no es lo mismo que decir teatro, ya que ello hubiera 
significado reducirlo y esto, a su vez, hubiera producido confusiones. Lo 
dirigió inicialmente el dramaturgo Fermín Borges y, para finales del año 
1960, lo sustituyó Mirta Aguirre. Danza fue el departamento que, dirigido 
por el coreógrafo Ramiro Guerra, creó el grupo de Danza Moderna –bajo 
su directa dirección– que, posteriormente (sobre agosto de 1961), sería 
renombrado como Conjunto Nacional de Danza. El grupo que se fundó en 
1959 nació como Danza Moderna del Teatro Nacional. El Departamento 
de Música lo dirigió el compositor Carlos Fariñas, que era entonces muy 
joven, pero a lo largo de los años adquirió también un merecido reconoci-
miento; su departamento fundó, primero, la Orquesta Sinfónica del TNC 
(la cual después se renombró como Orquesta Sinfónica Nacional). Tam-
bién se creó el Coro del TNC (que, igualmente, pasaría a llamarse Coro 
Nacional). Y, claro, el Departamento de Folklore, con Argeliers León. Esos 
fueron los departamentos. 

Un tiempo después creamos un departamento más (sería el sexto), para 
todo un movimiento de aficionados que estábamos iniciando; lo llama-
mos Extensión Teatral. Con ese fin, primero concebimos, desde inicios 
de 1960, la idea misma de los instructores de arte, un proyecto que pu-
simos en práctica de manera directa y a través de cursillos de formación 
hacia finales de ese año, a partir de una cierta base de adiestramiento 
anterior. Por eso es que en el TNC nacieron los instructores de arte y el 
movimiento de aficionados organizado. El próximo año [2020] se cum-
plen sesenta de su creación. Con ellos organizamos el Primer Festival Na-
cional de Teatro Obrero Campesino, que tuvo como sede el teatro Payret. 
Un dato curioso es que trajimos a la tumba francesa desde Oriente;2 fue 
su primera actuación en La Habana, y tuvo un significativo impacto en la 
vida escénica y cultural general del país. Argeliers y Teté [María Teresa 
Linares] estaban felices. 

Fueron sobre todo los departamentos de Argeliers, de Folklore y el de 
Danza, de Ramiro Guerra, los que estaban más directamente involucra-
dos con el desarrollo de los estudios etnográficos y la proyección de una 
visión folclórica. No excluyo los otros, porque la programación de nuestra 
orquesta incluía siempre a autores cubanos y Ramiro utilizó la música de 
Amadeo Roldán para algunas de sus coreografías, como las Rítmicas y La 

2 La tumba francesa es hoy Patrimonio Cultural Inmaterial de la Humanidad 
(2003).



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS94

rebambaramba. Tanto los conciertos como el trabajo de acompañamiento 
a la danza incluían una producción musical que recurría ampliamente a 
las raíces de nuestro folclor de ascendencia africana. Cuando se desarro-
lló el trabajo de extensión teatral, con los instructores de arte y todo lo de-
más, la misma línea conceptual que estábamos siguiendo en general fue 
la que llevamos en cada caso particular, pues todos estos espectáculos de 
folclor o de danza moderna empezaron a reflejarse y vincularse, inclusive 
con la música. También introdujimos los bailes y cantos latinoamericanos 
en el movimiento de aficionados, y aquello se hizo en un momento en que 
casi nada relacionado con el folclor latinoamericano se hacía en Cuba. 

En el departamento de Argeliers siempre estaba Teté dentro del gru-
po, colaborando por sus conocimientos, no porque tuviera algún nom-
bramiento. La tarea principal se desarrollaba mediante las actividades 
escénicas, al presentar los diversos grupos formados por los propios prac-
ticantes, con los cuales ellos llevaban años colaborando y trabajando. No 
se trataba, pues, de grupos constituidos ni profesionales. Aquel acervo, 
que andaba virgen en el pueblo, se organizaba y se le arreglaba la pre-
sentación en un verdadero espectáculo folclórico, al que tenía acceso un 
amplio y entusiasta público. Con el primer espectáculo yoruba hubo casi 
una manifestación. Hay que pensar en la extraordinaria significación que 
aquella presentación escénica tenía para el pueblo creyente discriminado, 
se negaban a retirarse para asistir a la próxima función. 

El espectáculo yoruba creo que fue en febrero de 1960, si no me equivoco. 
Meses después siguió el congo. El abakuá –gracias a la confianza que los 
compañeros del mundo abakuá le tenían a Argeliers, él los convenció– fue 
el tercero. Aquellos primeros espectáculos tuvieron un impacto enorme en 
la población. Esos logros eran posibles por todo el trabajo anterior del propio 
Argeliers, junto a Teté y, claro, el de otros renombrados especialistas, como 
Lydia Cabrera y, por supuesto, Fernando Ortiz, que fue la figura absoluta de 
referencia para todos nosotros. Por cierto, por lo menos en mi caso, marcó 
una huella permanente cuando, a mediados de los años cincuenta, don Fer-
nando brindó su icónica conferencia en el Aula Magna [de la Universidad de 
La Habana], donde actuaron los tambores batá, y cantó y bailó Merceditas 
Valdés.3 Ortiz se sumergió en la naturaleza profunda de nuestra cultura, 
y aquello tuvo una tremenda repercusión en mucha gente, es decir, nos 

3 Véase testimonio gráfico en Ortiz, Fernando: Correspondencia, 1950-1959 (comp. 
y notas de Trinidad Pérez). Fundación Fernando Ortiz, La Habana, 2018. Ortiz 
impartió la citada conferencia en 1955.



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 95

preparó cultural y anímicamente para poder acoger y entender nuestras 
propias raíces, y esa dimensión siempre fue una parte central del trabajo de 
Argeliers: darle esa voz absoluta, como parte de nuestras vidas, a la cultura 
del pueblo. 

Argeliers instaló un seminario para formar jóvenes, algunos de ellos ya 
venían trabajando en esos temas, inclusive conocían a Argeliers. Habían 
tenido contacto con Teté y hasta –en algún caso– habían trabajado en 
alguna medida con don Fernando. Por eso es que entre los alumnos de 
aquel seminario que organizó Argeliers estaban, por ejemplo, Miguel Bar-
net y Rogelio Martínez Furé, a la sazón muy jovencitos. Los becamos, en 
el sentido de que se les daba un estipendio, una ayuda económica, lo cual 
era algo nuevo, porque hoy todos esos apoyos son muy comunes, pero nada 
de eso existía en aquel momento. Esa iniciativa de Argeliers les permitía a 
los jóvenes estudiosos tener estabilidad en su preparación.

A veces se creaban confusiones, vinculadas con la dinámica constante 
que se vivía en esos primeros años de la Revolución. No recuerdo exac-
tamente cuándo, Argeliers fue nombrado director del Departamento de 
Música de la Biblioteca Nacional, y simultaneaba con los trabajos del De-
partamento de Folklore. Frecuentemente, los compañeros que participa-
ban en todas estas actividades confunden lo que era de una institución 
con lo que era de la otra, porque Argeliers lo mismo hacía sesionar el 
seminario en el teatro que en la biblioteca, prefería esta, donde tenía me-
jores condiciones. Es así que se reunían en la oficina de una institución 
para asuntos de otra, y viceversa. Pero no hay que confundir, se trataba 
siempre del seminario del Teatro Nacional: claro, el estipendio siempre se 
pagó en las oficinas administrativas del TNC. 

Argeliers creó un pequeño museo, con cuatro o cinco vitrinas: instru-
mentos musicales, vestimentas, collares, libretas de santos, entre otros 
objetos relacionados con todo aquel mundo de las diversas denominacio-
nes religiosas de origen africano. La mayoría era de los yorubas, aunque 
no faltaban las otras denominaciones. 

A su vez, en los espectáculos, era muy importante también el trabajo 
que se hacía en el departamento que encabezaba el compañero Pedro 
de Oraá –reconocido justamente con el Premio Nacional de Artes Plásti-
cas [2015]–,4 quien dirigía el proceso de diseño y confección de afiches, 
programas, etc. Y los programas que Pedro y su equipo hicieron para los 

4 Pedro de Oraá falleció, lamentablemente, estando este libro en proceso editorial, 
el 25 de agosto de 2020.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS96

espectáculos de Argeliers y de los otros departamentos fueron absoluta-
mente divinos.

Con esto también han surgido confusiones. En años posteriores, Arge-
liers se sirvió de aquellos programas para nuevas representaciones que 
organizó. Era natural que lo hiciera, puesto que podía disponer de diseños 
de alta calidad y con respetuosa autenticidad, porque Pedro y Argeliers los 
habían trabajado en intercambio mutuo, tal y como se acostumbraba en 
el TNC. Argeliers fotocopiaba e imprimía aquellos diseños y los utilizaba. 
Recuerdo en los años noventa haber visto el excelente programa para los 
abakuá que un compañero atesoraba, de una de las funciones que Arge-
liers había organizado años atrás. Aquella inteligente y justificada inicia-
tiva de Argeliers hizo que muchos desplazaran el origen de los diseños: se 
confunden y piensan que son de tal año para una tal actividad, cuando en 
realidad son copias de originales que llevaban ya varios años concebidos 
e impresos, hechos para los espectáculos del TNC por Pedro y su equipo.

Argeliers era muy preciosista, y siempre fue muy cuidadoso en guar-
dar toda la documentación. En el Teatro Nacional planeó y llevó a cabo 
publicaciones. Pudieron editarse, creo, dos libros, no recuerdo si fueron 
tres, y, como es conocido, las Actas del Folklore. Él siempre recordaba que, 
cuando propuso a la dirección del TNC el proyecto de las Actas, inmedia-
tamente se le dijo que sí. No dudamos ni un minuto en ninguna de sus 
propuestas, todas eran muy bien fundamentadas. Pero la publicación de 
esa revista lo hacía particularmente feliz: uno sentía que ese logro signi-
ficaba algo muy especial para él en tanto etnólogo. No debe dejar de seña-
larse que la existencia misma de las Actas le dio un impulso importante 
a los estudios e investigaciones antropológicas y etnográficas, entre otras 
razones porque le brindaba a los especialistas una publicación periódica 
donde dar a conocer sus trabajos.

Por cierto, si mi memoria no me es infiel y no me equivoco, Pedro tam-
bién se ocupó del trabajo de diseño y edición de la revista Actas del Folklore. 
Allí estaban Villa [José Manuel Villa Castillo] y otros compañeros muy 
talentosos, y debemos tener esas referencias.

El grupo de Argeliers, además, desarrollaba investigaciones de campo, 
y necesitaban desplazarse a diversos rincones del país. Casi siempre par-
ticipaban los propios alumnos del seminario y, con ese fin, con el dinerito 
que teníamos, se le compró al Departamento de Folklore un Land Rover. 
En aquellos años, los todoterrenos de ese tipo eran lo máximo. 

Aquello era una especie de círculo. La actividad escénica –que incluía es-
cenografía, vestuarios, canto, baile y unos excelentes músicos populares– 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 97

iba de la mano junto a un despliegue investigativo sobre la vida cultural 
cubana en su más amplio sentido, lo cual era expresión de la anchurosa 
visión global que caracterizaba al departamento y, en general, al Teatro 
Nacional de Cuba. 

La programación escénica tenía lugar en el Teatro Nacional, aunque la 
construcción del edificio estaba todavía en proceso. Tomamos la iniciati-
va de comenzar en la Sala Covarrubias (nombre dado por el colectivo de 
dirección del teatro) sin terminar y con sillas de tijera que alquilábamos. 
Lo que denominamos preinauguración duró y se prolongó. Solo después, 
poco a poco, con el traspaso de teatros y salas de teatro al Estado, empeza-
mos a dar las funciones en esos espacios más adecuados. Paulatinamente 
casi todo pasó a las nuevas adquisiciones. Pero se trataba siempre de fun-
ciones del TNC que pasaban a otras instalaciones. No obstante, en una 
parte de las historias e investigaciones llevadas a cabo, el trabajo nuestro 
les ha sido adjudicado a esas otras instituciones. Se les adjudican muchos 
espectáculos al teatro Mella, a algunas de las salas del Vedado o al enton-
ces Auditorio (hoy Amadeo Roldán). En este último se dieron conciertos 
o presentaciones de conjuntos de bailes y cantos de los antiguos países 
socialistas, en una época en que debíamos pagar alquiler por su uso, ya 
que todavía no pertenecía al Estado cubano.

Cabe recordar, en este orden de cosas, el acuerdo que, a partir de un 
momento dado, tuvimos con los compañeros de Cultura del municipio 
de Marianao. El creativo y eficaz director, el poeta Rolando López del 
Amo, nos propuso con razón que después que termináramos las pre-
sentaciones de una obra de teatro, ellos podían hacer nuevos contratos 
con los actores y presentar la obra en su propio teatro. Esto les permitía 
tener una programación más amplia y estable, puesto que se ahorraban 
los costos del vestuario y la escenografía, así como el pago por contrato 
de las semanas de ensayos de los actores y de la dirección teatral. Hace 
solo unos pocos días, un viejo amigo me discutía firmemente que Doña 
Rosita no era una puesta del Teatro Nacional de Cuba, sino de Maria-
nao. No valió siquiera que yo le insistiera y recordara el excelente afiche 
que Pedro de Oraá había diseñado para la obra. Aquella estupenda ini-
ciativa de Marianao, que es lo esencial, permitió poner a disposición del 
público un acceso más viable y amplio para la asistencia al teatro. Lo 
más natural era ayudarnos y cooperar, siempre lo más importante era 
el avance cultural de la Revolución. Hay que ubicarse en la dinámica 
del momento histórico, si no, no se entiende. Se tenía en mente, sobre 
todo, la totalidad del proceso revolucionario y las específicas necesidades 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS98

que se presentaban en un momento determinado. Teníamos una visión 
generosa, las realizaciones concretas del proyecto eran la mayor satis-
facción, y nos sentíamos muy útiles no solo construyendo, sino también 
entregándoles a otros. 

El conjunto de estas reflexiones [así como de otras similares que apare-
cen a lo largo de esta entrevista] apunta a un alerta para ser cuidadosos a 
la hora de historiar o analizar el devenir de la cultura y sus instituciones 
en aquellos primeros años de la Revolución, una mayor vigilancia en este 
sentido podría al menos reducir las confusiones. Por supuesto, ya sabemos 
que la memoria de cualquiera de nosotros es susceptible de confusiones 
y errores. Ni siquiera los propios compañeros que trabajamos en el TNC 
hemos estado exentos de ciertos deslices.

Personalmente, no me arrepiento de ninguna de aquellas decisiones 
que se enrumbaban por las vías de la colaboración, la creatividad y el 
crecimiento espiritual del pueblo. Puesta ante las mismas circunstancias 
volvería a hacer exactamente lo mismo.

VOLVIENDO AL TRABAJO  
DEL DEPARTAMENTO DE ARGELIERS…

Hace unos años, en la Fundación Fernando Ortiz se reeditaron las Ac-
tas del Folklore. Argeliers apreciaba mucho el apoyo que había obtenido 
para la edición de esas Actas. Producto del trabajo que Argeliers desarro-
lló con Teté y otros compañeros se logró, a través del Consejo Nacional 
de Cultura, la creación del Instituto de Etnología y Folklore, que debía 
pertenecer a otro organismo: la Academia de Ciencias, pero la ley que 
lo creaba se escribió allí, en el Departamento de Folklore del Teatro 
Nacional. Cuando se creó la institución, nosotros lo apoyamos para que 
se llevaran todo, objetos y pequeñas instalaciones por las cuales el TNC 
había pagado. Ello incluyó las vitrinas del minimuseo con su contenido 
y, sobre todo, el Land Rover.

El departamento de Argeliers desplegó su quehacer en tres proyeccio-
nes: en primer lugar, la línea del trabajo para la escena, en correspon-
dencia con el hecho clave de que se trataba de un teatro, y hacia allí se 
llevaron las diversas manifestaciones de nuestro folclor. Le siguen en lí-
nea las investigaciones en el campo de la antropología y la etnología, junto 
a la publicación de las Actas del Folklore, revista científico-cultural que 
incluía, entre otros materiales, el resultado de los estudios sobre el tema. 
Finalmente estaría la labor del seminario para la formación de nuevos 
investigadores.



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 99

EL TEATRO NACIONAL  
¿ERA UNA INSTITUCIÓN AUTÓNOMA?  
LOS RECURSOS, ¿DE DÓNDE SALÍAN?

Desde el Ministerio de Educación se nos nombró en el TNC, se confió 
en el equipo que habíamos a su vez nombrado, y labramos nuestra propia 
suerte. No nos dieron un centavo porque no estábamos en el presupuesto. 
No fue hasta 1961 que fuimos incluidos en el presupuesto del ministerio, 
esa es la verdad. Sin embargo, a los pocos días de nuestros nombramientos 
nos enteramos, por los arquitectos dedicados a la construcción del teatro, 
que el antiguo Patronato del Teatro Nacional tenía un par de cuentas con 
algunos miles de pesos. Hay que ubicarse en que, en esa época, unos mi-
les de pesos eran cifras de valor. Aquellas dos cuentas habían sido, como 
correspondía, intervenidas por el Ministerio de Hacienda y de Recupe-
ración de Bienes. Una de ellas tenía unos ciento cuarenta mil pesos, y la 
otra alrededor de veinte mil. Junto con el departamento administrativo 
comenzamos a movernos y logramos que esas cuentas y ese dinero fueran 
puestos a nuestra disposición. De todas formas, como el Ministerio de 
Educación no nos tenía en el presupuesto, no cobramos un centavo en los 
primeros meses que trabajamos. 
Casi se creó un chiste con la situación. No había dinero ni para papeles, 
lápices, etc. Se necesitaba lo que entonces se llamaba un gomígrafo5 
para hacer la solicitud de los materiales de oficina, pero no podíamos 
mandar a hacer el gomígrafo porque no estaba en el presupuesto. Al 
final lo pagamos con nuestro dinero personal. Eran unos pocos pesos, 
pero la anécdota da una idea de cómo fue aquel comienzo. Aquel ana-
cronismo circuló por el ambiente intelectual y produjo muchas bromas, 
mucho escepticismo también sobre nuestras posibilidades reales de po-
der hacer algo. Sin embargo, aquella situación produjo como resultado 
concreto la libertad de la que nosotros pudimos gozar al estar fuera del 
sistema, y fue así que pusimos los horarios de trabajo, porque en aquella 
época los empleados trabajaban en los ministerios solo hasta el medio-
día. Nosotros, cuando llevábamos a alguien a trabajar –lo cual era, ade-
más, por contrato, porque no teníamos otra opción–, le decíamos: “Aquí 
se trabaja mañana, tarde y noche”. Durante el día había que trabajar en 
las oficinas y el conjunto de dependencias, como los talleres de vestuario 
y escenografía, y los espectáculos eran por la noche. Los responsables 
estábamos allí mañana, tarde y noche. Claro, con el transcurso de los 

5 Sello gomígrafo o cuño.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS100

meses ya no fue necesaria nuestra presencia permanente. Pero la liber-
tad mayor y esencial consistió en poder llevar adelante aquel conjunto de 
ideas creadoras que los talentosos artistas del Teatro Nacional concebían 
continuamente, sin necesidad de estar convenciendo a las instancias 
superiores de la burocracia.

En épocas de hacer presupuesto, hasta dormíamos en el piso, lo cual 
no estaba tan mal, porque teníamos unas gruesas alfombras en nuestros 
locales. ¿Cómo se normalizó esa situación? Poco a poco. En un sentido era 
bueno normalizarse y en otro no, manejábamos aquel fondo y no teníamos 
que estar convenciendo a nadie de lo que era necesario y de lo que no. Si 
hubiéramos tenido que convencer y convencer de cada cosa que hacíamos 
a alguna otra persona ajena a nuestros proyectos, no hubiéramos podido 
hacer ni la mitad de lo que hicimos.

Dijimos, por ejemplo: vamos a crear un grupo de danza moderna asignán-
doles dinero hasta tanto tiempo, y así lo fuimos haciendo todo. Si yo o los 
demás compañeros, como Ramiro, Argeliers o Carlos, hubiéramos tenido 
que utilizar buena parte de nuestro tiempo en la persuasión, aquel proyecto 
se hubiera frustrado. En los tiempos iniciales hacíamos nuestras reuniones 
de noche y, con frecuencia, ya se estaban implementando los acuerdos a la 
mañana siguiente. En el movimiento de aficionados empezamos a trabajar 
los grupos de aficionados con la guía de artistas profesionales y vimos que la 
experiencia estaba bien, pero que no era suficiente, resultaba evidente que 
no íbamos a lograr nuestros objetivos y aspiraciones socioculturales. Esa 
situación impulsó la necesidad de concebir, como apuntamos antes, la idea 
de los instructores de arte. Si hubiéramos tenido que convencer a una cade-
na de instancias superiores de aquel concepto, que era entonces totalmente 
inédito, más nunca –repito una vez más– habríamos podido llevar a cabo 
una de las iniciativas fundamentales del Teatro Nacional de Cuba. Para la 
dimensión de reconocimiento y desarrollo del folclor de nuestra institución, 
aquellos instructores primigenios y sus grupos de aficionados –creados en 
coordinación con las organizaciones de masas y las instancias provinciales 
respectivas– implicaron un apoyo bien significativo. Hay que recordar, en 
ese sentido, que una parte de aquellos grupos se desempeñaban en la línea 
de la danza moderna, que en el caso de nuestro país emparentó felizmente 
con las variadas expresiones del folclor. Las actividades no dependían direc-
tamente del departamento de Argeliers, pero el trabajo se realizaba en coor-
dinación con él y se tomaban en cuenta sus consejos. Aquella dimensión 
fue también esencial respecto a la proyección antropológica y etnológica, 
inclusive en su repercusión social antirracista. 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 101

No digo que no cometimos errores, claro que los cometimos. Yo misma 
era muy joven, y no vengo del mundo del teatro. Tampoco creo que hice 
quedar mal a la Revolución en el cumplimiento de esa responsabilidad. Si 
aquella aventura fue una experiencia exitosa –de hecho significó una ver-
dadera eclosión fundacional–, fue sobre todo el resultado de los talentosos 
y dedicados artistas y trabajadores que allí se reunieron.

No debo olvidar mencionar otras confusiones y errores que se han ido 
asentando en los relatos y aseveraciones sobre aquellos fundacionales dos 
años y medio. Éramos una institución que no tenía nada que ver –sal-
vo por las buenas relaciones que manteníamos– con el Departamento de 
Cultura del Ministerio de Educación, dirigido desde los primeros días de 
la Revolución por esa figura clave de nuestra cultura, de gran estatura 
moral, que fue Vicentina Antuña. Existían varias instituciones que eran 
independientes unas de otras.

En el plan de base del Teatro Nacional de Cuba estaba la creación de 
una orquesta sinfónica. En 1959, el ministerio promulgó una ley para 
la creación de una Orquesta Sinfónica Nacional, como dependencia del 
Departamento de Cultura que dirigía Vicentina, pero ocurrió que nunca 
se le adjudicó un presupuesto. Al no existir financiamiento, esa ley nun-
ca pudo implementarse ni creó orquesta sinfónica. Pudimos crear la Or-
questa Sinfónica del Teatro Nacional porque contábamos con los fondos 
provenientes del antiguo patronato. Fue así que se hizo una convocatoria 
pública en los periódicos para los músicos, con el fin de crear la orquesta. 
De todo ese proceso se ocupó, como correspondía, Carlos [Fariñas]. Cuan-
do se creó, en el año 1961, el Consejo Nacional de Cultura, la orquesta 
del teatro se traspasó al consejo, y se le cambió el nombre por Orquesta 
Sinfónica Nacional. Lo mismo ocurrió con el coro y con el Conjunto de 
Danza Moderna del TNC. Aquellos traspasos no significaban ningún cam-
bio, eran exactamente los mismos colectivos o conjuntos con otro nombre. 
Nosotros colaboramos con todo ese proceso, era lo normal, el espíritu era 
de colaboración y generosidad. Nuestros talleres, el almacén y el mismo 
Teatro Nacional de Cuba fueron transferidos. No me arrepiento de haber 
aceptado y cooperado en todos aquellos cambios, volvería a hacer lo mis-
mo. No quiere decir que no notara que fuimos la única institución que 
se desmanteló. Durante muchos años un sinnúmero de compañeros del 
mundo de la cultura han considerado que fue una mala decisión del con-
sejo y un error de mi parte. 

Con el decurso del tiempo, la historia del origen de la Orquesta Sinfóni-
ca Nacional se ha confundido y tergiversado. Algunos sitúan su creación 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS102

a partir de la ley que nunca se implementó, y con la cual nosotros no 
tuvimos nada que ver, es decir, nuestra orquesta no emanó de dicha ley. 
Otros simplemente aceptan su creación en los meses finales del año 1959, 
pero excluyen totalmente al Teatro Nacional de Cuba y su Departamento 
de Música. Llama la atención que, estando vivos los compañeros directa-
mente implicados en aquellas acciones, algunos estudiosos no procuraron 
entrevistarlos, lo que no excluye, por supuesto, que la memoria nos falle 
sobre cómo ocurrieron las cosas.

En el TNC se concibió igualmente el Conjunto Folklórico Nacional de 
Cuba, un hecho fundacional que no puede dejar de mencionarse, y sobre 
el cual se ofrecen relatos basados en malas interpretaciones. El concepto, 
la idea, surgió allí. Después se llamó a la gente necesaria para imple-
mentarlo. El conjunto comenzó sus funciones públicas, como se sabe, en 
1962. Pero se concibió mucho antes, en abril de 1961, desde mayo y ju-
nio comenzaron los intercambios y las reuniones con varios compañeros, 
sobre todo del TNC. Inclusive, se hizo el presupuesto, en diciembre de 
1961, con la intención de incluirlo en los proyectos de Consejo Nacional 
de Cultura para 1962. Finalmente, no se le pudo otorgar al consejo todo 
el financiamiento previsto, y uno de los proyectos que quedaron exclui-
dos fue el Conjunto Folklórico Nacional, el cual ya estaba ampliamente 
concebido. 

La idea original nació cuando, en abril de 1961, se presentó el Conjunto 
de Danza Moderna en el entonces Teatro de Naciones de París. Debe re-
cordarse que, para la Suite yoruba [Ramiro Guerra, 1960], estaban tam-
bién los compañeros de los espectáculos yoruba de Argeliers. Junto a Gilda 
Hernández, y a partir de una serie de espectáculos de conjuntos africanos 
que presenciamos, y otros que se anunciaban, surgió la idea de constituir 
un Conjunto Folklórico Nacional. Es evidente que nuestras propias ex-
periencias con los espectáculos de Argeliers y de Ramiro formaban parte 
de las bases fundadoras. Y estando en París, sentados en uno de esos 
acogedores cafés parisinos, la idea fue tomando cuerpo y la concepción 
se fue elaborando. Al regresar a Cuba, en el mes de mayo, comenzamos 
a intercambiar con compañeros y, claro, con el propio Argeliers. En línea 
general no hubo rechazos, pero sí una natural cautela. Hubo quien pensó 
que la idea era una copia de los grupos de los países socialistas. En reali-
dad, ellos no tuvieron absolutamente nada que ver con el surgimiento de 
la idea. Varios de esos grupos habían venido a Cuba, traídos por el TNC, 
y a ninguno de nosotros se nos ocurrió un conjunto nacional, ni remota-
mente pasó por nuestras mentes. 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 103

A partir de enero de 1962 le pasé la dirección del TNC (o lo que quedaba 
de él) a Gilda Hernández, y entré a ocuparme de la dirección del nuevo 
departamento dedicado al movimiento de aficionados y los instructores 
de arte en el Consejo Nacional de Cultura. En el propio mes de enero, la 
compañera responsable de la administración de mi departamento, y por 
tanto, también del presupuesto, me informó que había cometido un error 
de cálculo y teníamos una significativa suma de más en el presupuesto. 
No lo pensé dos veces: contacté de inmediato a Gilda y ambas fuimos a 
ver a Mirta Aguirre, quien dirigía el Departamento de Teatro y Danza del 
consejo. Le propusimos utilizar el financiamiento disponible para el con-
junto. Obtuvimos la necesaria y lógica aprobación. Nos pusimos en mar-
cha, se contactó a los compañeros que debían llevar a cabo el proyecto, y 
también a Argeliers.

Estos son los hechos objetivos, paso a paso. La idea y concepción del 
Conjunto Folklórico Nacional nació en el TNC. Algunos comentarios o 
análisis que a veces se escuchan ignoran el tiempo de preparación que 
toma llevar a cabo un proyecto de esa magnitud. No se comienza cuando 
se inician las pruebas o los ensayos, mucho menos cuando ya se produce 
la primera función. 

Existe mucha confusión, a veces creada por algunos de los propios 
fundadores. Me lo explico, en parte, porque cada cual vivió la ex-
periencia desde su propio terreno, sin saber lo que ocurrió antes ni 
cómo fue que se llegó a la idea y a la concepción; también se ignora 
cómo muchas de las ideas, acciones y planes llevaban meses caminan-
do cuando se daban a conocer. Lo digo, porque escuché a uno de los 
compañeros, uno de los fundadores del conjunto, y para él la historia 
empieza cuando lo fueron a buscar. Rodolfo Reyes fue designado por 
nosotros como coreógrafo y salió a identificar a los posibles bailarines. 
Él fue a buscar a los compañeros que Argeliers le indicaba. Entonces, 
para este compañero bailarín, el conjunto comenzó cuando Rodolfo 
Reyes lo contactó a él y a los otros futuros integrantes. Pero, en la 
realidad de los hechos, el proceso se había iniciado hacía ocho o diez 
meses, es decir, cuando nosotros llevábamos tiempo atareados con la 
elaboración de la concepción, los planes, etc. Luego se fue llamando 
a los compañeros con quienes se llevaría adelante la implementación 
del proyecto. Se había hablado, claro, con Argeliers, pero Rodolfo, 
por ejemplo, necesitaba sentarse y trabajar con él. Tuvo varios días 
de intercambio con Argeliers. Nosotras teníamos varias ideas inicia-
les, sobre todo Gilda, que era una artista, y desde el primer momento  



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS104

concebía en imágenes una visión del espectáculo. Hay una frase de 
ella que recordamos los que la conocíamos: “Imagínense a veinte  
Yemayá en escena”. Esa es una imagen de Gilda Hernández, a mí no se 
me hubiera ocurrido algo así de veinte Yemayá en escena. Mi identifica-
ción era muy racional: la cultura, la religión, Cuba…, pero no las veinte 
Yemayá en escena. Claro, cuando uno ve a veinte Yemayá en escena se 
le corta el aliento. Eso era lo que se transmitía en aquellos escenarios, 
calificados ahora por varios críticos y estudiosos de alto vuelo.

Cuando el proyecto comenzó a implementarse, se creó un grupo de 
dirección. Mirta Aguirre nos encargó a Gilda y a mí –quienes éramos 
las iniciadoras de la idea y la concepción de partida– ocuparnos de la 
formación y dirección del trabajo del conjunto. Inmediatamente nos 
dimos a la tarea de contactar a los miembros de un pequeño grupo 
rector que, según nuestro proyecto, debía estar formado por un coreó-
grafo, un asesor de folclor, una diseñadora de vestuario y el escenó-
grafo, o sea, un colectivo de seis. Éramos, pues, además de nosotras, 
Rodolfo Reyes, Rogelio Martínez Furé, María Elena Molinet y Salvador 
Fernández. Ese fue el grupo inicial de dirección. Con el paso de los 
primeros meses, nos dimos cuenta de que necesitábamos una persona 
con presencia en el conjunto, esto es, una directora, y fue cuando lla-
mamos a Marta Blanco, quien había trabajado con nosotros en el Tea-
tro Nacional y había dirigido Danza en el movimiento de aficionados. 
Ella fue la primera directora en esas condiciones y se incorporó, como 
correspondía, al colectivo de seis (convertido en siete). No sé cuán-
tos de esos compañeros están todavía vivos, pero los investigadores de 
estos temas podrían tratar de localizarlos, y así se podrían evitar las 
tantas confusiones y errores que el tratamiento de la historia del TNC 
y de los conjuntos a él ligados, como es el caso del Folklórico, parece 
concitar. Tengo entendido, por ejemplo, que nadie nunca entrevistó a 
Marta Blanco.

Hubo una tendencia en estos últimos años, en nuestro país, de excluir 
al Teatro Nacional. En este año 2019 se ha comenzado a revertir esa 
situación. Lo digo claro: no es accidente, no es un error, se trató de ha-
cer desaparecer de la historia cultural la labor fundacional del TNC. Y 
nosotros, los que quedábamos vivos, teníamos plena conciencia de ello. 
Se han inventado ciertos subterfugios para poder dejarlo fuera. La his-
toria dirá; las mezquindades, cuando son tan flagrantes como esas, no 
pueden mantenerse. En la conmemoración de los 50 y los 55 años [del 
triunfo de la Revolución] se excluyó al Teatro Nacional de Cuba. Ahora, 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 105

por los 60 años, el TNC no fue excluido. Pero, en las fechas anteriores, 
muchos compañeros de aquellos años me llamaban y me preguntaban: 
“Isabel, ¿por qué no se menciona el Teatro Nacional?”. Esa es la pregun-
ta que se tendrán que responder los historiadores del futuro si quieren 
entender. Por supuesto que no tengo la respuesta, nunca la he tenido. 
Algunos de los aportes del TNC, que son tan importantes, no se han 
podido oscurecer, pero el conjunto de la obra se fragmenta en pedacitos 
inconexos y ya aquella actividad no sería producto de un proyecto, de un 
colectivo, no es producto del trabajo de un gran colectivo de creadores. 
No sería tampoco un proyecto cultural que no se limitaba a La Habana, 
porque, además, se hacían giras a todo el interior del país. El propio mo-
vimiento de aficionados y los instructores de arte estaban organizados y 
activos en todo el país.

¿Qué es lo que se estuvo haciendo respecto a algunas de las funda-
ciones del TNC? Se habla de la orquesta sinfónica por un lado, de los 
instructores por otro, del conjunto de danza aun por otro. La historia se 
fragmenta, se rompe la unidad que significaba aquel proyecto. Entonces, 
por ejemplo, la labor conjunta de Ramiro, Argeliers y Carlos, que traba-
jaron juntos, que tomaban ciertas decisiones después de un intercambio, 
todo eso desaparece. Podemos agregar cómo el Coro Nacional también 
se separa del TNC; su director-fundador, Serafín Pro, casi nunca se 
menciona.

Con el fraccionamiento de la obra del TNC se consiguen migajas y se 
rompe el significado de la verdadera obra inicial. Por todo ello es que mu-
chos, cuando tienen un poco de confianza, no dudan en calificar este 
tratamiento como una injusticia inexcusable hacia su historia.

LA HIPÓTESIS,  
¿POR DÓNDE PODRÍA ESTAR?

No voy a entrar en ese asunto. Si no hubiera estado al frente del Teatro 
Nacional, entonces sí lo haría, porque no me tocaría directamente. Lo 
que pasa es que, cuando no se deja aflorar la verdad, se niega a Serafín 
Pro, a Gilda Hernández, se ignora el trabajo que se hizo con la Orquesta 
Sinfónica –comenzando por su propia creación–, se niegan muchas co-
sas a la vez. Y considero que se niegan también algunas dinámicas del 
colectivo en general, que pudieran incluir particularidades de la rama 
etnográfica. Deben seguir investigando. Hay que buscar información por 
varias vías. Es una recomendación que hago al que se ocupe de alguna 
manera en reconstruir historias.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS106

¿CÓMO FUNCIONABA EN ESE CONTEXTO  
EL MUNDO EDITORIAL?

Antes de la Revolución los autores tenían que pagarse la publicación de 
sus libros, raro era un autor a quien le publicaran. En 1959 se creó la 
Imprenta Nacional, que es una de las cuatro instituciones que creó la 
Revolución. Por largo tiempo no hubo tampoco mucha referencia a la Im-
prenta Nacional, pero ya se cobró conciencia de ello. Es una buena cosa. 
La Imprenta Nacional tiene su propia historia meritoria, que no se reduce 
a la edición de El Quijote. Deben ir tras ella.

Sobre las publicaciones: las que proyectamos en nuestro contexto del 
Teatro Nacional las sacamos con esfuerzos y recursos propios y, si mis 
recuerdos no me traicionan, casi todas, o todas, fueron producto del tra-
bajo del departamento de Argeliers y del departamento de Pedro. Esa es 
la realidad. 

¿ALGUNOS NOMBRES CLAVE?
Pienso más bien en colectivos y ya no tanto en nombres, porque está el 
trabajo de vestuario, por ejemplo, y el de escenografía, que se hacían en 
los talleres, y allí se creó una tradición. Tiene un valor particular el trabajo 
para los espectáculos de Argeliers. Existían algunos antecedentes, pero 
contaron por primera vez, y de una manera sistemática, con diseñadores 
de vestuario y escenografía, y la confección profesional de los talleres; 
todos esos elementos confluyeron para darle una mayor dimensión a los 
espectáculos, aunque respetando siempre su autenticidad.

Habría que mencionar, asimismo, lo que para mí es el principio más ilu-
minador. Y es el pueblo, ese que hace todo, el pueblo de los campos y ciu-
dades. Porque esos bailes y esos toques, aquello que venía de nuestra Cuba 
profunda, llegó a los escenarios. Lo que hizo la Revolución a través de sus 
instituciones culturales, en este caso el Teatro Nacional, fue abrir esas 
puertas. Eran esos tocadores de batá, esas sayas en remolino de Yemayá 
que nacen, que están en las entrañas del pueblo, y que ese pueblo llega un 
buen día a la escena y se expresa públicamente, a la luz total y absoluta 
del escenario, y lo que vemos es la cultura que ellos han creado, guardado, 
atesorado, transmitido y defendido frente a las discriminaciones.

Gente sabia, en un momento dado, nos enseñaron a mí y a tantos otros 
como yo lo que no sabíamos y no entendíamos. No se trataba de una dis-
criminación, porque en mi hogar no me enseñaron a discriminar nada ni 
a nadie, pero no teníamos el sentido del valor, ese sentimiento de recono-
cer: esta soy yo también. El día en que una descubre eso, ha dado un paso 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 107

de gigante en su vida interior, y cuántos sufrieron esa transformación 
positiva, esa transformación que nos hace crecer. Porque no es cuestión 
de que se abandone algo para adquirir otra cosa diferente, sino que uno 
se va enriqueciendo. Fueron Argeliers, Teté y otros los que me enseñaron 
y me abrieron a ese mundo de mi país. Don Fernando, con sus enormes 
enseñanzas. Tuve el privilegio, como decía, de asistir a la referencial con-
ferencia de Fernando Ortiz en el Aula Magna de la universidad en la déca-
da de los cincuenta. Yo estaba allí viviendo todo aquel mundo, asombrada, 
y cuántos otros no pasaron por experiencias similares para reconocerse. 
Todo aquel cosmos cultural cubano de izquierda, en un sentido bien am-
plio de izquierda, había recorrido un camino similar: no sé cómo llegaron, 
pero, indiscutiblemente, ya ellos tenían ese crecimiento espiritual y fue-
ron muy útiles para todos nosotros, ha sido una extraordinaria experien-
cia convivir con todos ellos, haber sido contemporánea de todos ellos.

Hay varias personas, como Vicentina Antuña, Mirta Aguirre, José An-
tonio Portuondo, María Elena Molinet, Graziella Pogolotti, Alejo Carpen-
tier y Nicolás Guillén, que nos enseñaron mucho. Nos enseñaron en el 
sentido del crecimiento espiritual. Agrego a los compañeros menciona-
dos a lo largo de esta conversación, con todos aprendimos y a todos les 
debemos gratitud.

AQUELLAS INSTITUCIONES CULTURALES  
TRABAJARON EN FUNCIÓN DE ERRADICAR EL RACISMO.  

¿HUBIERA PODIDO HACERSE MEJOR?
Teníamos plena conciencia –hablo en plural porque todos la teníamos– 
de que lo que hacíamos era un arma efectiva contra el racismo y que, 
necesariamente, cada paso que se daba en ese sentido, cada actividad 
cultural, era un golpe contra el racismo, y ello nos llenaba de satisfacción. 
En aquel esfuerzo artístico, que tenía a su vez un componente antirra-
cista, Argeliers debió desempeñar varios roles concurrentes. Fue así que 
tuvo que convencer a los compañeros abakuá, que no querían montar su 
espectáculo y salir a escena, porque su liturgia era secreta. Ellos tenían 
sus comprensibles preocupaciones, y uno de los argumentos de Argeliers 
consistió en destacar que el espectáculo favorecería el que fueran reco-
nocidos como lo que realmente eran y que dejaran de identificarlos por la 
página roja de la prensa, y se comenzara a verlos de otra manera. Algunos 
de aquellos líderes abakuá eran seres humanos muy inteligentes, en ese 
sentido de la inteligencia profunda, y tuvieron el valor de dar aquel nece-
sario paso al frente, porque, en realidad, se necesitaba el valor de romper 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS108

muchos esquemas por parte de los propios líderes para salir a escena y 
arriesgarse a no ser comprendidos por sus mismos seguidores. Y el pueblo 
los acogió con verdadero respeto y entusiasmo, porque, entre otros mu-
chos elementos, los típicos diablitos de los abakuá nunca habían salido a 
escena con anterioridad. La irrupción de aquellos diablitos en el escenario 
de la Covarrubias, hoy, sesenta años después, no se puede calibrar bien 
lo que significó en todo su sentido cultural y social. Por cierto, habría que 
recordar que Ramiro los incluyó enseguida en su montaje de La rebamba-
ramba. Más adelante, salió una “cultura popular” de confeccionar diabli-
tos como adornos para vender al turismo.

Creo que el día en que Argeliers y los líderes abakuá tomaron las de-
cisiones que tomaron debe ser recordado. Nosotros nos enfrentamos a 
los prejuicios, pero había otros que se preocupaban de qué iba a decir la 
gente. Entre los líderes abakuá y los que dirigíamos y trabajábamos en el 
teatro se creó un ambiente de una estima personal muy alta, relaciones 
verdaderas de afecto. Había una complicidad. Una complicidad de que lo 
que estábamos haciendo, unos por una razón y otros por otra, no era bien 
visto, pero era importante que se manifestara y se defendiera. 

En los marcos del departamento, del seminario y en los grupos de dis-
cusión con los propios portadores de esa rica cultura abakuá, se abrieron 
las puertas para mostrar que era posible desprejuiciarse como individuos, 
pero solo se abrieron las puertas. Lo demás es un proceso bien complejo 
del que sabemos su devenir, pues, sesenta años después, disfrazado o no, 
el racismo no ha sido todavía totalmente derrotado. 

Se quería que el pueblo cubano supiera que los espectáculos con cantos, 
bailes, vestuarios eran algo nuestro, un verdadero enjambre de líneas con-
ductoras. Se apoyaban las unas en las otras, el triunfo de una implicaba 
asimismo el triunfo de la otra. Que no se tuviera que proponer, sino que 
se entendiera de manera natural que armonizaba con el resto de los ele-
mentos del ser cubano. 

El Teatro Nacional gestó un programa cultural que incluyó, además 
del Seminario de Folklore, el referencial Seminario de Dramaturgia y el 
teatro infantil. Hay que pensar en la cantidad de años en que los artistas 
e intelectuales cubanos vivieron imposibilitados de llevar a la práctica sus 
ideas y proyectos, porque no había ni medios ni voluntad de los gobiernos 
de turno para hacer crecer el desarrollo artístico del pueblo. De pron-
to surge un apoyo, hay una estabilidad, una continuidad, que permite 
dejar huellas. No fue la primera vez que Ramiro Guerra salió a escena, 
pero fue la primera vez que el gran público disfrutó de una labor estable, 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 109

profunda, y se creó un gusto en el pueblo cubano por la danza moderna 
que no existía antes. Se conoce que había, en una parte de la población 
cubana, un gusto por el ballet. Los hermanos Alonso y Alicia venían tra-
bajando en esa línea. Ese aprecio por el ballet fue creciendo, y con los 
espectáculos de danza del TNC se comenzó a crear el gusto por la danza 
no clásica, se fue asentando una línea estética que, sin dudas, enriqueció 
la vida espiritual del pueblo. Era lo que se quería, de manera consciente.

Todo este devenir influyó en el desarrollo de una mentalidad y en una 
conciencia para el tema que ustedes están trabajando, tratando de resca-
tar la historia de la antropología social en Cuba. Pero claro, aquí les llega 
por la vía del espectáculo, por la vía del arte y de la cultura artística y 
literaria en general. Es una arista para explorar. Solo una arista.

OTRAS PERSONALIDADES  
QUE TRABAJARAN LAS CUESTIONES  

DE LA CULTURA POPULAR Y TRADICIONAL…
Había nombres como Lydia Cabrera, por supuesto. Estaba Lachatañeré, 
destacadísimo. Ahora, todos los nombres no los recuerdo. Eran persona-
lidades reconocidas, contemporáneas de Fernando Ortiz. Don Fernando 
era esa gran mente holística, de visión de totalidades, que era capaz de 
trabajar el detalle con una dimensión teórica y conceptual amplia. Uno 
podrá no estar de acuerdo con algo, eso es otro problema, pero, por lo 
menos en mi caso, don Fernando fue fundamental y me cambió la mane-
ra de pensar de modo radical. Como ya comenté, había intelectuales en 
Cuba que, probablemente, tenían esta conciencia y quizás yo estaba, con 
mis veinte y tantos años, un poco más atrasada en relación con ellos. En 
aquella época existía la organización cultural Nuestro Tiempo,6 aglutina-
ba intelectuales destacados que ya eran figuras reconocidas, con una obra 
y una visión del país y del mundo de avanzada. Desgraciadamente, tam-
poco de ella se quiere hablar en nuestros tiempos. El contacto con todas 
aquellas personas dedicadas a la antropología y la etnología, de una ma-
nera u otra, me hizo una persona más abierta y conocedora de mis raíces. 

6 Sociedad cultural fundada en 1951, que agrupó a artistas y escritores de izquier-
da, entre los cuales estuvieron Fernando Ortiz, José Antonio Portuondo, Vicente 
Revuelta, Alfredo Guevara, Tomás Gutiérrez Alea, Harold Gramatges, Juan Blan-
co, Mario Rodríguez Alemán, Félix Pita Rodríguez, José Massip, Argeliers León y 
María Teresa Linares. Editó, entre 1954 y 1959, la revista homónima (véase Insti-
tuto de Literatura y Lingüística: Historia de la literatura cubana, t. III, Editorial 
Letras Cubanas, La Habana, p. 235).



110 | 

ITINERARIOS CONTINGENTES  
Y COMPROMISO SOCIAL  

EN JOEL JAMES FIGAROLA:  
CONTRIBUCIONES AL PENSAMIENTO  

ANTROPOLÓGICO CUBANO  
DESDE SU TRABAJO DE CAMPO

Adrian Fundora García

[…] lo recordaré caminando por cualquier lugar de Santiago con sus 

botas de trabajo, pantalón mezclilla sin marca, guayabera blanca gastada 

por el tiempo y con solo uno o dos botones abrochados que dejaban ver, 

al que lo quisiera o no, su pecho como si con ello expresara el valor espiritual 

que lo sostenía, el cabello abundante y aparentemente descuidado, la barba 

como un expediente de lucha, con páginas guerreras en Cuba y África […]

Jorge Berenguer Cala (2007: 58)

Yo vivo como si fuera a morir el día de mañana, 

lo cual equivale a decir que no moriré nunca.

Joel James Figarola (epitafio)

INTRODUCCIÓN. UN EJERCICIO  
DE INMERSIÓN PROFUNDA  

PARA PENSAR A JOEL JAMES 

En otros trabajos ya he discutido acerca de algunas de las originales 
contribuciones del intelectual e investigador Joel James Figarola1 (foto 
1) al pensamiento antropológico cubano (Fundora, 2017; 2018a y b; 
2019). El centro de atención en ellos, mayormente, ha girado alrededor 
de los alcances/limitaciones de sus propuestas teóricas que, sin dudas, 
lo legitiman como antropólogo. Pero se ha prestado poca o ninguna 
atención –incluso, en mis propios escritos– a fundamentar por qué es 

1 Aníbal Joel James Figarola (1942-2006). Director-fundador de la Casa del Caribe 
de Santiago de Cuba. Historiador y máster en Estudios Caribeños por la Universi-
dad de Oriente. Novelista, ensayista y promotor cultural. Investigador sobre temas 
de antropología y estudios culturales, sociología, filosofía, historiografía. 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 111

posible pensar a James por sus aportaciones al trabajo de campo etno-
gráfico que desarrolló para sustentar sus estudios, sobre todo aquellos 
referentes al universo de las religiones afroancestrales, desde un po-
sicionamiento claramente antropológico. Hay también aquí un campo 
legítimo por explorar. 

Esto se inscribe en la eterna –y quizás, a veces, un poco obvia– dis-
cusión sobre si, para ser antropólogo, hay que hacer, necesariamente, 
trabajo de campo etnográfico. Ante esta búsqueda se impone una primera 
barrera, que es la de cuestionar si Joel James es antropólogo, puesto que, 
para ser, primero hay que definirse como tal, y él no se definía a sí mismo 
como antropólogo. Es decir, si se siguen sus lógicas de pensamiento, esta 
discusión no tendría mucho sentido. O, de lo contrario, si examinamos 
los hechos concretos, pueden distinguirse tres posibilidades. La primera 
es la realización de trabajos de campo con predominio de la observa-
ción participante, sin la pretensión o la capacidad real de convertirlos 
en etnografías. La segunda son los acostumbrados trabajos de campo et-
nográficos en función de alguna investigación antropológica específica. 
Y la tercera son los trabajos de campo con predominio de observación 
participante y descripciones etnográficas, pero sin motivos definidos de 

Foto 1. Joel James (a la derecha) junto al hougán Pablo Milanés  
en la década de los ochenta (Miguel Ángel Gaínza Chacón, El Sol de Oriente)



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS112

impulsar investigaciones antropológicas. James se movió indistintamen-
te por estas tres variantes en sus trabajos de campo, y no precisamente 
buscando un espacio como antropólogo, aunque haya estado consciente 
del valor antropológico de sus resultados. 

Si se toma distancia de la cuestión del ser y el definir, hay hechos por 
los cuales hay que reconocerle a este autor los méritos ganados al res-
pecto. No quiere esto decir que sus maneras de hacer trabajo de campo 
planteen algún tipo de novedad, si las comparamos con otras etnografías 
de la antropología clásica y contemporánea. Sin embargo, no dejan de ser 
notables en el marco de la tradición del pensamiento antropológico cuba-
no, en donde es poco frecuente encontrar referencias sobre los métodos y 
formas de hacer trabajo de campo por parte de las grandes personalidades 
que han desarrollado la disciplina. Poco se conoce, o ha sido visibilizado, 
acerca de los diarios de campo o libretas de apuntes de observación y de 
viajes, si se exceptúa lo que se ha rescatado de algunas figuras, como Fer-
nando Ortiz. Más allá de propuestas teóricas, apenas se tienen pistas para 
reflexionar sobre la manera en que se desarrolló el trabajo de campo que 
nutrió tales propuestas. 

Tampoco Joel James dejó para la posteridad muchas «pistas» explícitas 
al respecto; ni de todos sus libros, en tanto escrituras etnográficas, es 
posible extraer cuál(es) método(s) o formas particulares de hacer campo 
implementó. Pero, en su caso, si bien queda mucho por indagar y desci-
frar, esto no plantea un «misterio», si se reúnen algunos testimonios y se 
escudriñan bien sus obras y archivos.

A la antropología James no llegó por casualidad. Su arribo fue guiado 
por su contingente búsqueda de respuestas, desde su labor en el sector 
artístico-performativo del llamado teatro de relaciones del Cabildo Tea-
tral Santiago, que lo llevó a sumergirse en las raíces profundas del com-
plejo universo de la cultura popular tradicional de su querida Santiago 
de Cuba; en los toques de tambor, en los rituales de las religiones afro-
descendientes; y en la vida, en su acepción más cotidiana, de los barrios 
populares de esa ciudad. Su inmersión en este mundo tuvo su momento 
cumbre cuando, junto a un equipo de trabajo, se adentró a realizar la 
primera etnografía sobre las prácticas y creencias del vodú en la zona 
oriental de Cuba. 

Según sus subsiguientes trabajos, este significó una especie de «rito de 
paso» (Van Gennep, [1960] 2013), que le hizo rebasar el umbral de los 
estudios culturales y folcloristas, para entrar a un plano profundamente 
reflexivo a partir de lo empírico. Lo interesante es que no se puede estar 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 113

seguro de hasta qué punto pudo haber estado «conectado» con los deba-
tes en las academias «occidentales» de antropología, por las décadas de 
los setenta y los ochenta, acerca de la crítica posmodernista y el vuelco 
a la reflexividad (Asad, 1973; Clifford y Marcus, [1986] 1991). Lo más 
probable es que haya sido el propio campo, y la gente que colaboró con 
él, quienes le hayan llevado a articular un pensamiento abstracto honda-
mente deconstructivo y reflexivo. Es decir: fueron los artistas performá-
ticos, babalawos de Ifá, houganes del vodú, tata ngangas del palo monte 
y otros quienes le hicieron ser antropólogo, aun sin definirse ni pensarse 
a sí mismo como tal. 

Cabe sugerir que sus propuestas teóricas, por tan complejas y enre-
vesadas que pueden llegar a ser, partieron del entrelazamiento, bifur-
cación y recursividad de dos aspectos que caracterizan el conjunto de 
sus principales tesis. Por un lado, se trata de una antropología pensada 
y hecha desde las contingencias, tanto del trabajo de campo como de 
su pensamiento abstracto sobre la cultura, la sociedad, el hombre, la 
cubanía y la cubanidad. Por otra parte, está el alto sentido del compro-
miso social que le acompañó siempre, como producto genuino de una 
vida entregada al proyecto social de la Revolución cubana, desde el 
momento en que decidió integrarse a la lucha clandestina en la ciudad 
de Banes (Holguín). En este sentido, más que de búsquedas intelec-
tuales, se prefiere hablar de las «batallas intelectuales» de Joel James, 
adoptando el término usado por Acosta Matos (2009: 111). 

Si no se comprende la interacción de estos dos aspectos, no será po-
sible entender sus contribuciones al pensamiento antropológico como 
parte de una tradición cubana, como tampoco será posible entender 
las ideas que sostuvieron la corriente de pensamiento que, sin propo-
nérselo, contribuyó a impulsar, y que se ha dado en llamar «antropo-
logía ontológica» de la Casa del Caribe (Lloga, 2018). Una institución 
que se ha consagrado a mantener tan vivas las propuestas de James 
como las propias ngangas de su Casa de las Religiones Populares.2 ¿En 
qué consisten estas ideas y la consecuente propuesta? Los acápites 
que siguen, si bien no agotan este tema, ofrecen algunos elementos 
para comenzar una inmersión profunda en pensar a Joel James en 
términos antropológicos. 

2 La Casa del Caribe mantiene dos espacios anuales que contribuyen a mantener 
viva la memoria de Joel James y continuar desarrollando sus propuestas, como 
herramientas heurísticas y epistemológicas del conocimiento. 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS114

ENTRE BIFURCACIONES, REFLEXIVIDAD  
Y RECURSIVIDAD: ITINERARIOS  

CONTINGENTES Y COMPROMISO SOCIAL  
DE UN «HOMBRE DE ACCIÓN»

Como se ha apuntado, contingencia y compromiso social son dos con-
ceptos que, sin dudas, están implícitamente presentes y relacionados en 
la obra investigativa de Joel James. Es probable que ello se haya derivado 
de un simple pragmatismo en sus maneras de concebir/hacer el trabajo 
científico, o bien por ese impulso que lo lanzaba a la defensa de los valores 
autóctonos de la cultura, la cubanía y la cubanidad, desde algunos de 
los sentidos atribuidos por Ortiz ([1940] 1973). Lo cierto es que parecen 
responder a una lógica de pensamiento formada durante toda una vida 
en constante acción y movimiento, en tanto relación dialéctica con esa 
entidad mayor que suponía para él la Revolución y que trascendía su ser. 
Quizás todavía la antropología no haya sido valorada ni entendida en su 
justa medida por el Estado cubano, desde su potencial para el estudio de la 
sociedad y la cultura. James se adelantó en este sentido, al asumirla como 
tal, desde su identificación con el proyecto social de la Revolución, más 
allá del orden estatal políticamente establecido. 

Se trató de una vida de búsqueda incansable, como certeza de que exis-
te algo más allá de la simple descripción de aspectos observables. Una 
vida sin reposos intelectuales ni acomodamientos academicistas que, cual 
dogmatismos, odiaba profundamente. De hecho, según testimonios, re-
husaba de reconocimientos y condecoraciones, bajo el argumento de que 
«cuando a uno le comienzan a entregar tantas condecoraciones lo aproxi-
man a la tumba» (Millet, 2018: 17). 

La mayoría de quienes lo conocieron o compartieron alguna experiencia 
con él coinciden en un punto: cada vez que se les pregunta cómo era Joel 
James en lo personal y cómo concebía su trabajo investigativo, responden 
sin vacilaciones que era ante todo un «hombre de acción», alguien que 
«primero hacía y luego pensaba sobre la marcha». Pero era alguien que 
siempre «hacía las cosas por algo», y en descifrar «el porqué de ese algo» 
era en donde radicaba la complejidad de sus dilucidaciones científicas. 

Abundan los testimonios que permiten entrever cómo su personali-
dad, y el lugar que ocupó en la sociedad, pudieron haber condicionado 
estas formas contingentes y comprometidas. James solía decir que «el 
día más pleno era el que se vivía como si fuera el último, [pero] aportán-
dole cierta dosis de irresponsabilidad», así como que «no era necesario 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 115

apurarse», puesto que había que dejar que «“las cosas y circunstancias” 
manifestaran sus potencialidades y por tanto, sus soluciones» (James 
Pérez, 2007: 32). «Nunca se achantó en los buenos resultados de su 
particular lucha de contrarios». Fue un «personaje dramático en con-
flicto perenne con él mismo, los burócratas y los oportunistas y parte 
de nuestra realidad que quería transformar» (Pomares, 2007: 56). Era 
una persona con gran espíritu contestario (James Pérez, 2014), que 
«siempre dijo lo que sentía, con una franqueza a veces brutal, pero 
siempre leal, siempre con la Revolución… desde la Revolución» (Prieto 
Jiménez, 2007: 67). Era «irreverente, humano, franco; diciendo algún 
disparate cuando algo no le gustaba; tendiendo la mano amiga cuando 
era necesario y mandando al carajo a cualquiera cuando era preciso» 
(Berenguer, 2007: 57-58).

Su carácter se forjó desde la etapa de lucha contra la dictadura de Ful-
gencio Batista (1952-1959), cuando, a partir de su inserción en una célula 
clandestina del Movimiento 26 de Julio (M-26-7), fue perseguido político, 
apresado y tuvo que exiliarse en Jamaica. Tras el 1º de enero de 1959 
se integró rápidamente a las tareas de la Revolución como miembro del 
Ejército Rebelde, desde las organizaciones políticas –sobre todo dentro del 
sector de la cultura– y desde las instituciones culturales de reciente for-
mación. Fue miembro del Departamento de Cultura del Ejército Rebelde 
en Oriente y jefe de redacción de la revista El Combatiente, hasta su cierre 
temporal a finales de 1959. A principios de 1960 fue designado subdirector 
del periódico Sierra Maestra, labor que compartió con otras tareas, como 
las de profesor del Departamento de Instrucción Política en la escuela 
de Ciudamar, de Santiago de Cuba. A finales de 1961 pasó a organizar 
la delegación del Instituto Cubano del Arte e Industria Cinematográficos 
(Icaic) en Oriente, con el objetivo de realizar filmaciones para el Noticiero 
Nacional de Cine e impulsar los llamados cines móviles por las zonas ru-
rales más inaccesibles, confinadas al abandono por los gobiernos anterio-
res. Dentro de esta función realizó acciones remarcables, como participar, 
en 1963, en la filmación de los testimonios del desastre ocasionado por el 
huracán Flora en la zona inundada del valle del Cauto. Esta pudo haber 
sido su primera vinculación con las poblaciones de descendientes de hai-
tianos, con quienes se relacionaría a fondo, y que serían esenciales en sus 
indagaciones sobre la práctica del vodú en estas regiones. Pero, durante 
esos años, aún estaba lejos de adentrarse en este mundo.

Entre 1969 y 1973 estudió Licenciatura en Historia en la Universidad 
de Oriente. A partir de entonces, la historia de Cuba pasaría a ser una 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS116

herramienta de recursividad en todo su trabajo. No la valoró por el simple 
placer de contarla, sino por su utilidad misma. Una de las principales ra-
zones para ello parece estar en que las contingencias del presente le lleva-
ban a buscar constantemente en el pasado respuestas al comportamiento 
social y cultural. Pero también por una premisa ontológica martiana que 
hacía cumplir casi con rigor de ley: «lo que es está en lo que fue» ([2000] 
2018: 103, 183). Estas deducciones son apreciables en obras como Alcance 
de la cubanía ([1994] 2001) y Vergüenza contra dinero ([1996] 2008).3 
La segunda sería, al decir de Acosta Matos (2009: 111), la última «batalla 
intelectual» de Joel James.4 

Al graduarse, fue ubicado en la delegación de Santiago de Cuba del Con-
sejo Nacional de Cultura, donde trabajó como asesor del entonces Conjun-
to Dramático de Oriente. Desde allí participó en el montaje de obras del 
llamado teatro de relaciones, al cual debía contribuir con investigaciones. 
Según testimonios, esa modalidad de teatro fue puntal en su obra (Trin-
cado Fontán, 2007: 97-98). A partir de entonces, su interés por la religio-
sidad popular fue creciendo. Un fruto muy apreciable de las indagaciones 
de esa etapa lo constituye su libro En las raíces del árbol, publicado en 
1987, dedicado expresamente al análisis cultural, el carnaval, el folclor y 
la historia local. 

Estas indagaciones se vieron interrumpidas tras su decisión de partir 
a Angola, en 1976, como voluntario en una unidad regular de combate, 
con la cual llegó a participar en catorce acciones combativas. Tras cul-
minar su misión, solicitó prorrogar su permanencia en Luanda, para 
realizar una investigación sobre la revolución angolana y la formación 
del Movimiento Popular para la Liberación de Angola (MPLA). Según 
el propio Joel James, los resultados fueron puestos en manos del Co-
mité Central del Partido Comunista de Cuba (PCC), con carácter de 
información confidencial. Hasta donde se conoce, nunca se han hecho 

3 No obstante, estos no fueron los únicos textos de James sobre historia de Cuba. 
Antes estuvieron Cuba 1900-1928. La República dividida contra sí misma (Edi-
torial Arte y Literatura, 1976), Aproximaciones al diario de campaña de José 
Martí (Ediciones Uvero, 1979), Un episodio de la lucha cubana contra la ane-
xión (Editorial Oriente, 1980) y, luego, José Martí en su dimensión única (Edi-
torial Oriente, 1997).

4  Un «llamado a erigir un valladar ético ante la pérdida de valores decisivos para la 
continuidad de la Revolución, su denuncia de la presencia y difusión de antiva-
lores en nuestro pueblo, especialmente después y como consecuencia de la crisis 
exacerbada por el Periodo Especial» (Acosta Matos, 2009: 111).



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 117

públicos (Millet, 2018). Algunos pasajes de esta experiencia aparecen 
en su novela Hacia la tierra del fin del mundo (Ediciones Unión, La 
Habana, 1982).

A su regreso, a finales de 1976, se reincorporó a la labor de asesor del 
Conjunto Dramático de Oriente, convertido en el Cabildo Teatral San-
tiago. La nueva «misión» de todo un equipo sería entonces hacer trabajo 
de campo, con mucha observación, pero sin que se pueda afirmar que 
tuviera un fin etnográfico. Este se correspondería con la variante pri-
mera del trabajo de campo que se mencionó en la introducción de este 
escrito. Según Alexis Alarcón (2007), consistía en recorridos extendidos 
por diversas poblaciones rurales dispersas del oriente cubano, en busca 
de comunidades de campesinos y de descendientes de haitianos, con 
el objetivo de identificar a grupos musicales, danzarios y performáticos 
que representaran artísticamente sus creencias religiosas y su cultura 
ancestral. Eran estos los llamados grupos portadores de la religiosidad 
popular, a quienes se consideraba como los representantes más genui-
nos de la cultura popular tradicional, otro de los conceptos clave en la 
obra de James. El propósito era incorporarlos a espacios públicos de la 
vida cultural santiaguera, como forma de legitimación de sus creencias 
y prácticas religiosas. 

Lograrlo no sería un proceso fácil, teniendo en cuenta las percepciones 
políticas y sociales predominantes acerca de las religiones afroancestrales 
durante finales de los setenta y la década de los ochenta. Fue un contexto 
de tensiones con instancias del Gobierno y también ante los estereotipos 
y prejuicios sociales, reforzados por el impacto de las tesis marxistas-le-
ninistas sobre la religión como el «opio del pueblo».5 La santería y, en 
general, el llamado «folclor afrocubano», por ejemplo, eran vistos como un 
«insulto chocante» de la población «marginal», «antisocial» y «atrasada» 
frente a los avances de la Revolución, y, dentro de las ciencias sociales, 
como algo perteneciente al pasado o de interés para el arte (Argyriadis, 
2005a). Cabe precisar que esto no significa que se hubieran dejado de 
practicar estas religiones en ámbitos privados. 

Al respecto, existen testimonios acerca de las incomprensiones que 
tuvieron que enfrentar James y su equipo, cuando fueron cuestionados 

5 El libro Fidel y la religión, publicado en 1985, contribuyó a romper la supuesta 
incongruencia de los ideales revolucionarios con la religión [católica], siempre que 
esta no fuera utilizada con fines de explotación (Argyriadis, 2005a). Pero todavía 
estaban un poco lejos las tesis reconciliadoras e incluyentes del IV Congreso del 
PCC (1991) sobre la práctica de cualquier religión. 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS118

sobre la finalidad de la integración a espacios públicos de estas religiones 
como representantes de la «cultura». Así lo deja ver Alarcón (2007: 104):

 
Hubo cierta tensión con las autoridades por la dificultad que tenían 
para comprender los propósitos de Joel. Tuvo que ser muy firme y 
muy valiente para poder andar todo ese camino y que esas expresio-
nes de la cultura popular fueran apreciadas y vistas sin prejuicios. 
[…]. Su idea era no solo que fueran respetados esos hombres y mu-
jeres, sino que fueran estimados y reconocidos por la sociedad como 
portadores de una sabiduría y un conocimiento que era absoluta-
mente necesario para la vida de la Patria. […]. Llegó un momento en 
que se cambió la valoración de nuestras intenciones y nos vieron ya 
como investigadores y promotores de la cultura popular.

 
Francisco López Segrera (2007: 59-60) abunda sobre otras razones que 

propiciaron este cambio:
 
[Joel] no temía expresar criterios heterodoxos siempre desde la Re-
volución […]. Los dirigentes de la política cultural de la Revolución 
Cubana –al igual que los dirigentes políticos locales– supieron com-
prender su grandeza y por eso siempre lo apoyaron en el desarrollo 
de esa gran obra que es la Casa del Caribe […]. Esa fundación se 
realizó en una coyuntura difícil en que no todo el viento estaba a 
favor. Su tenacidad, honestidad, talento y el valioso equipo del que 
se rodeó terminaron por darle la victoria […]. Supieron reconocer 
su grandeza revolucionaria, comprender su cimarronaje, su esti-
lo brusco y directo. Su incuestionable y permanente lealtad a los 
principios de la Revolución Cubana no implicó para él la aceptación 
dócil y desprovista de crítica de políticas o aspectos cuestionables.

Según otro testimonio (Trincado Fontán, 2007: 98), a Joel lo llamaron 
a contar desde instancias del Gobierno para cuestionarle si estaba «au-
pando» estas religiones, a lo que respondió: «En definitivas, ¿qué ustedes 
quieren, que los tambores toquen a favor de la Revolución y Fidel o en con-
tra de la Revolución y Fidel? […]. Bueno, déjenme trabajar». El propio Ja-
mes narra cómo, a alguien que le cuestionó por qué un hombre blanco y de 
ojos azules se estaba implicando en aquella actividad, le contestó: «¡Porque 
aquí está la nacionalidad cubana!» ([1996] 2007: 98). En ese mismo sentido, 
afirmaba: «Mientras exista cultura popular tradicional en la articulación 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 119

entre grupos portadores y comunidades, la patria cubana continuará exis-
tiendo» (p. 121). Al cabo, su carácter intransigente, los resultados de trabajo 
y un expediente más que probado de pertenencia e integración al proceso 
revolucionario le sirvieron de respaldo para sortear todas las contingencias 
relacionadas con las incomprensiones derivadas de aquel contexto.6

Así habían sido los primeros años de las búsquedas que llevaron a la 
realización, en 1980, del primer Festival de las Artes Escénicas del Ca-
ribe, luego Festival de la Cultura Caribeña (Festival del Caribe) o Fiesta 
del Fuego. Una idea que, al igual que la fundación de la Casa del Caribe 
en 1982, fructificó en Joel con el apoyo de intelectuales, artistas e inves-
tigadores,7 para contribuir al desarrollo de la cultura popular tradicional 
frente al «olvido» y la «marginación» (Alarcón, 2007: 103). 

En esta etapa surgió su interés por estudiar el vodú. Según cuenta Alar-
cón (2007: 101), desde el momento en que Joel dirigió el Departamento 
de Dramaturgia y Programación del Cabildo Teatral Santiago, se vio ante 
la contingencia de conocer a fondo sobre esta religión, además del palo 
monte, el espiritismo, la santería y la tumba francesa. La creación teatral 
le demandaba esos conocimientos. Una nueva etapa se abrió con la fun-
dación de la Casa del Caribe y, en particular, de su Subdirección de In-
vestigaciones.8 Según Lloga (2017), puede concebirse la Casa del Caribe 
como medida del espacio de Joel James y al propio Joel como medida del 
tiempo de la Casa del Caribe. 

A partir de entonces, las interrogantes dispersas sobre el vodú en Cuba 
tomaron forma de proyecto institucional bajo la coordinación de James, 

6  No quiere ello decir que no se impusieran otras contingencias, derivadas de 
incomprensiones y tergiversaciones de la esencia de aquellas actividades. Por 
ejemplo, en momentos posteriores, James (1989: 8) denunciaría la «charlatane-
ría», «adulteración», «manipulación espúrea» y «comercialismo» de las cuales es-
taban comenzando a ser objeto las religiones afroancestrales. Fernández Pequeño 
(2017: 117) también se refiere a este fenómeno, que cobró mayor fuerza durante 
los años noventa, a raíz de la crisis y de la expansión a ámbitos públicos de estas 
religiones. Pueden consultarse además Argyriadis (2005b) y Holbraad (2005). 

7 Entre ellos Fátima Patterson, Raúl Pomares, José M. Fernández Pequeño y Roge-
lio Meneses.

8 A esta subdirección, dirigida por Radamés de los Reyes, Joel le planteó desde el 
principio diferentes temas de investigación, como los cafetales franceses, las fies-
tas populares, la religiosidad popular, los procesos migratorios, la historia local, la 
rebeldía esclava (Alarcón, 2007: 102), entre otros que respondían a las necesida-
des que el desarrollo del propio trabajo cultural estaba imponiendo. 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS120

quien alternaría esta labor con las funciones administrativas como direc-
tor de la prestigiosa institución. Le acompañaron otros nombres que no se 
pueden dejar de mencionar, como el propio Alexis Alarcón o José Millet. 
En estas investigaciones se impuso un método estrictamente etnográfico, 
con el uso de descripciones, comparaciones y argumentaciones. Este mo-
mento sería crucial para el futuro desarrollo de sus tesis acerca del enre-
vesado mundo de estas religiones. En sus trabajos posteriores a El vodú 
en Cuba (James, Millet y Alarcón, 1998), es posible constatar un estilo 
propio, caracterizado por ir más allá de los ejes descriptivos, comparativos 
y de argumentación de la etnografía, hacia una antropología más reflexiva 
y de corte ontológico. 

FORJA DE UNA ESCUELA Y CORRIENTE DE PENSA-
MIENTO: LA «ETNO-ONTOLOGÍA», «ANTROPOLOGÍA 

ONTOLÓGICA» O ANTROPOLOGÍA «A LO JOEL JAMES» 

Una de esas madrugadas de trabajo que solo podían 

soportarse con cuatro tragos de ron bien empalmados, 

el dilecto Carlos López le reclamó a Joel que no 

se ocupaba de ir guardando para la posteridad las 

pistas del trabajo que hacía. Joel le respondió que lo 

suyo era marcar huellas que otros se encargarían de 

leer en el futuro. Con la muerte de Joel, ha llegado 

el momento de comenzar a organizar y decodificar 

esas huellas. 

José M. Fernández Pequeño (2007: 71)

No es tarea fácil seguir las fuentes de inspiración de las propuestas 
teórico-conceptuales de Joel James. Es posible afirmar que, entre sus 
pilares, estuvieron Claude Lévi-Strauss, con su Antropología estructu-
ral;9  Martin Heidegger, con El Ser y el tiempo; así como trabajos de 
autores cubanos: Rómulo Lachatañeré, Fernando Ortiz, Isaac Barreal y 
otros. Sus obras fueron, ante todo, ensayísticas, y reflejan conocimientos 
empíricos que no pudieron ser obtenidos de otra manera que con traba-
jo de campo etnográfico, con observación participante. A excepción de 
El vodú en Cuba, cuyo contenido se deriva de una etnografía puntual, 

9 Libro del cual, según testimonios orales, traía consigo celosamente un ejemplar, 
que forraba en papel periódico para que nadie fuera a pedírselo prestado. 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 121

el resto de sus ensayos antropológicos se acercan a la tercera variante 
de trabajo de campo apuntada al principio de este texto. Fueron esos 
trabajos etnográficos que hizo indistintamente, sin una pretensión an-
tropológica previa, sino por la importancia –también contingente– que 
le otorgaba a cada temática, según sus necesidades investigativas y su 
compromiso social. 

El problema fundamental en todo intento de clasificación del pensa-
miento de James –¿etnólogo?, ¿antropólogo?, ¿filósofo?, ¿sociólogo?, ¿fol-
clorista?– es lidiar con su advertible interdisciplinariedad, donde las 
fronteras entre especialidades se desdibujan. Se ha dicho que era hete-
rodoxo y «ecléctico» por excelencia, porque «todo lo mezclaba» (Trincado 
Fontán, 2007: 94). Quizás por ello su estilo de trabajo tampoco sea com-
parable con el de otros académicos de cualquier disciplina. Escribía varios 
libros a la vez, en la medida en que iba encontrando nuevas maneras de 
pensar los fenómenos que le (pre)ocupaban. La coherencia dentro de las 
líneas de su pensamiento la otorgaban la contingencia y el compromiso 
social, así como su propio modo de trabajar. Al hallar un ámbito de confort 
en las contingencias del campo y de la teoría, solía idear estrategias sobre 
la marcha que bifurcaban y recurvaban los caminos. ¿A qué se refiere 
esto? Habría que empezar indagando sobre ese estilo de trabajo que fo-
mentó, con su propia manera de hacer campo. 

Según testimonios, Joel James introdujo un estilo de trabajo en la Casa 
del Caribe, donde se hizo habitual discutir en equipo cada cuartilla que 
se escribía (Millet, 2007: 63). Estos debates, canalizados en un espacio 
conocido como los «miércoles de investigación», tenían el objetivo de que 
«sin imposiciones y desprejuiciadamente, nos fuéramos entrenando en el 
ejercicio de pensar». Su manera práctica de conducir las investigaciones 
tenía expresión en una frase muy sencilla: «aprende a no postergar lo 
importante ante lo urgente. Lo urgente siempre está ahí, a la mano. Lo 
importante es como la línea del horizonte, mientras más te acercas más 
se aleja» (Dorta Armaignac, 2007: 61-62).

En aquellos debates, «todos temíamos con frecuencia que Joel pudie-
ra helar la atmósfera lanzando juicios brutales que, aunque ciertos, no 
gustaran porque se afincaban en una zona donde todos miramos y muy 
pocos vemos y aún los que vemos, callamos lastimosamente» (Jardines, 
2007: 66). En este sentido, su propio carácter crítico hacia el medio que le 
rodeaba, relacionado con una personalidad contestaria que no daba cobijo 
a temores o áreas de confort, le llevaron a exigir lo mismo en quienes le 
rodearon. 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS122

José M. Fernández Pequeño (2007: 69) apunta un hecho muy sugeren-
te, al denotar una manera de pensar más propia de alguien que piensa la 
realidad como antropólogo que de cualquier otra especialidad: Joel James 
usualmente tomaba distancia de la «fe casi religiosa que los investigadores 
suelen poner en los métodos y en las herramientas palpables (documentos, 
encuestas, etc.) de la investigación». Albergaba un «rechazo a la creencia 
de que la verdad solo puede alcanzarse desde lo comprobable o lo que se 
expresa mediante regularidades visibles». 

James partía del criterio de que había que prestar atención a la pers-
pectiva de cómo ver las cosas, puesto que consideraba a todos los seres 
humanos como etnocéntricos por naturaleza. Esto se entrelaza con sus 
cuestionamientos sobre la importancia de «la verdad» en antropología, que 
parecen ir más allá de una posición relativista, al sugerir el reconoci-
miento de que cada ser humano es dueño de una cosmovisión que es su 
cosmovisión, parte de su filosofía. Al respecto, Kenia Dorta Armaignac 
(2007: 61) testimonia:

Siempre me decía: “pregúntate ante cualquier hecho, por más in-
significante que parezca, el por qué, no te conformes con los tex-
tos, no aceptes sin cuestionamientos lo que digan otros, sospecha 
de toda verdad consensuada, el principio de autoridad que legiti-
ma las supuestas verdades, está siempre condicionado por el lado 
en que te ubiques. Todos somos etnocéntricos. Quién crees que 
tiene la razón, Pablo Milanés, el hougán, o Max Weber”.

La investigación sobre el vodú en el oriente de Cuba ocupó toda la 
atención de Joel, puesto que, al decir de Trincado Fontán (2007: 99), su 
«obsesión» era

 
[…] buscarle una raíz cubana, la variante cubana del vodú, para 
marcarla […]. El haitiano en Cuba tiene mucho de Haití y tiene 
además el valor de mostrar una variante cubana y en el caso de palo 
monte veía una filosofía de altura, una construcción universal que 
se parangonaba con todas las religiones reconocidas del mundo.
 

La manera en que organizó los trabajos de campo para lograr una et-
nografía del vodú revela una concepción de la relación entre el medio y 
la comunidad y con procesos de mayor alcance histórico y cultural. Ello 
hace pensar en las tesis de Eric Wolf ([1982] 2005) y Sidney Mintz ([1985] 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 123

1996), sobre la relación entre unidades pequeñas o estructuras micro con 
procesos globales. Así apreciaba James ([2000] 2018) el Caribe, como «sín-
tesis del mundo», dados los procesos socioeconómicos y culturales que 
ocurrieron como parte indisoluble de estructuras coloniales de domina-
ción. Un testimonio lo sugiere:

 
[…] un principio que aprendí de Joel […] y que guio su trabajo en la 
literatura, la antropología y la promoción cultural: dadas ciertas cir-
cunstancias, toda la cultura del planeta puede estar colocada en un 
punto mínimo. Así lo repitió siempre, desde los primeros viajes a las 
comunidades haitianas de la Sierra Maestra, cuando nada teníamos 
(Fernández Pequeño, 2007: 68).
 

Fue durante esos primeros viajes que conoció las ceremonias religio-
sas de los haitianos, y desarrolló lazos estrechos con famosos houganes 
y mambos de zonas de la sierra y de la llanura del Cauto, como Nicolás 
Casal, Elena Celestien y la familia del famoso hougán (ya fallecido) 
Tomás Poll.

Cuando se organizó la Subdirección de Investigaciones en la Casa del 
Caribe, James orientó a Alarcón investigar el vodú: «se nos dio la tarea 
de hacer un levantamiento de las comunidades y demostrar la práctica 
extendida del vodú en Cuba, que era hasta ese momento un hecho de la 
cultura popular y la religiosidad apenas registrado y estudiado» (2007: 
104). A finales de noviembre de 1982, según Alarcón (p. 103), se produ-
jo la primera participación en una ceremonia vodú, celebrada en casa 
del hougán Nicolás Casal.

 
Estuvimos unos cinco días en esas ceremonias y al regreso Joel nos 
pidió que hiciéramos un informe de investigación. Esa fue la pri-
mera vez que se hizo un informe público en la Casa del Caribe 
del trabajo de campo sobre el vodú […]. A partir de ese informe, 
Joel decide que Julio Corbea y yo pasáramos a investigar de manera 
permanente el vodú en La Caridad. Decide además investigar de 
modo paralelo la comunidad de Barrancas, donde él suponía que 
los elementos del vodú estaban más debilitados. Para esto forma un 
segundo equipo con José Millet […] y Max Barbosa, un actor de la 
televisión y la radio que residía en Palma Soriano. 
Él [James] participa por primera vez en una ceremonia de vodú en 
diciembre de 1983 […].



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS124

 La participación en aquellas ceremonias conllevó, a la par, la lectura de 
textos «clásicos» y otros disponibles para el conocimiento del vodú:

 
Joel fue quien diseñó el marco teórico para la investigación sobre 
el vodú. Nos exigió superación sobre el tema. Así fue que supimos 
de: El vodú haitiano, de Alfred Métraux, El tambor y la azada, de 
Harold Cou[r]lander, Así habló el tío, de Jean Price Mars. Después: 
El vodú en Santo Domingo, de Carlos Esteban Deive. Leímos Mun-
tu: Las culturas neofricanas, de Janheinz Jahn. Consultamos por 
su sugerencia unos artículos de Remy Bastien, en la biblioteca de 
la Universidad. También los trabajos de Alberto Pedro Díaz y [una] 
conferencia grabada […] de Isaac Barreal. [José] Millet fue muy ac-
tivo también en la búsqueda de la bibliografía. Con esos recursos 
bibliográficos dimos inicio al estudio del vodú en la Casa del Caribe. 
Tanto Julito Corbea, como José Millet y yo tuvimos algunos inter-
cambios y entrevistas con Alberto Pedro Díaz y Rafael García Grasa, 
que era un investigador conectado con las investigaciones de la emi-
gración haitiana en Camagüey (Alarcón, 2007: 103).

De esta manera, el trabajo de campo con fines etnográficos fue exten-
diéndose a otras comunidades de origen haitiano y de descendientes. 
Alarcón (2007: 103-104) continúa relatando que, al incorporarse Manuel 
Santana, este se ocupó de la comunidad haitiana de Pilón del Cauto. Así 
es como Joel James se vincula con la familia religiosa de Pablo y Tato Mi-
lanés. Ya en el año 1984 hizo su primera presentación el grupo de Pilón 
del Cauto en el Festival del Caribe, y el hougán Pablo Milanés se convirtió 
en uno de los principales colaboradores de la investigación sobre el vodú 
en Cuba. Asimismo, se entablaron relaciones con Silvia Hilmo, Titina, 
sacerdotisa de Las Tunas, quien, junto a Nicolás Casal, Pablo Milanés, 
Tomás Poll (hijo) y otros practicantes de vodú sería también colaboradora 
clave. En general, aquel trabajo de campo rebasó el marco de la provincia 
Santiago de Cuba, cubriendo comunidades enclavadas en Las Tunas, Ca-
magüey y Ciego de Ávila.10 

El acceso a aquellos grupos portadores no fue tarea fácil, a pesar de la 
ayuda de Alexis Alarcón (2007: 102-103), que fungió como «enlace» por 
10 Dos testimonios ilustrativos de estos trabajos son los documentales África, tú es-

tás en mí [duración: 00:15:42] y Huellas [duración: 00:23:08], ambos dirigidos 
por Roberto Román, Estudios Cinematográficos del Instituto Cubano de Radio y 
Televisión, 1986. 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 125

su cercanía a estas familias, con 
quienes había convivido de niño. 
Pero «en las creencias religiosas 
existe un límite de conocimiento, 
hay secretos que no pueden ser 
revelados». Un problema real era 
que Joel nunca fue lo que se ma-
neja comúnmente en Cuba como 
«creyente» o «religioso». Resulta 
sorprendente hallar calificativos 
de su persona como «agnóstico por 
ejercicio», «no creía ni en su ma-
dre» (Trincado Fontán, 2007: 94), 
y también, al mismo tiempo, «creía 
en todo». ¿Cómo se explica esta 
incoherencia? Y ¿cómo logró un 
mayor acercamiento a los no-cre-
yentes? Aún más sorprendente: 
¿cómo un hombre que ha sido ca-
lificado como «agnóstico», con una 
formación materialista y profunda-
mente dialéctica, pudo llegar a ser 
visto, pensado, respetado y sumamente elogiado por los practicantes, casi 
al nivel de ser uno de ellos? (foto 2). Sus propios escritos no parecen ve-
nir de la pluma de un agnóstico. Veamos el testimonio citado en toda su 
extensión:

 
[…] él no era creyente, pero creía en todo […]. Decía con frecuencia 
que si la vida terminaba con la muerte era una gran mierda.
Hay un trascendentalismo en él muy arraigado, que no quiere de-
cir que tuviera una mentalidad religiosa, pero era trascendentalista 
consciente. Él no concebía que la muerte fuera el final de la vida 
(Trincado Fontán, 2007: 96).

Según Alarcón (2007: 104): «Joel llegó a tener un profundo conocimiento 
del vodú que se practicaba en Cuba. Este conocimiento permitió que pudie-
ra participar en ceremonias muy secretas en las que no se permitían perso-
nas no iniciadas. Por la experiencia acumulada nos consideraban iniciados. 
Habíamos asistido a cientos de ceremonias y rituales en muchas partes».

Foto 2. Joel James 
y el hougán Pablo Milanés

(multimedia Joel James vive!)



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS126

Esta cuestión no puede entenderse si se enfoca en términos de creer o 
no creer, sino que amerita un enfoque distinto. Y tiene que ver con lo que 
algunos investigadores han considerado la «antropología ontológica» que 
Joel James contribuyó a asentar en la Casa del Caribe (Lloga, 2017; 2018), 
o la «etno-ontología» de la cubanía que igualmente fomentó (Millet, 2018). 
Estas propuestas se basan, precisamente, en el estilo particular de James 
de pensar en las causas, fundamentos y alcance ontológico de las cosas, 
sobre todo cada vez que se refería al Caribe como espacio de confluencias 
de las diferentes entidades del ser que se han definido a lo largo de la his-
toria. Y, en relación con el trabajo de campo, James partía de una premisa 
ontológica cuando se es parte del «otro», sin llegar a definirse como ese 
otro. Quizás por ello nunca se inició en ninguna de las religiones de las 
que se ocupó. Este tipo de enfrentamiento ontológico al terreno constituyó 
un estilo de trabajo característico de la Casa del Caribe y su antropología 
ontológica (Lloga, 2018). 

Es significativo cómo esta antropología ontológica, etno-ontología o an-
tropología «a lo Joel James» se adelanta al panorama reciente del llamado 
«giro ontológico» de la disciplina. Al respecto, Prieto Samsónov (en esta 
compilación) advierte ciertas afinidades entre las preocupaciones «socio- 
ontológicas» de James y la tendencia de la «antropología del ser», inau-
gurada por Maurice Bloch, Eduardo Viveiros de Castro, Michael Scott y 
Martin Holbraad en países, a su decir, con tradiciones antropológicas más 
establecidas que la cubana. 

Sin poder desarrollar en este espacio toda una estrategia de argu-
mentación al respecto, me limito a advertir una última cuestión, que 
fue la razón principal para pensar en la coincidente relación entre la 
contingencia y el compromiso social en la antropología «a lo Joel Ja-
mes», sobre todo por el carácter necesariamente contingente de esta 
disciplina, acerca del cual nos advierte Martin Holbraad (2019). Este 
autor argumentó que la conceptualización contingente es una de las 
tecnologías de la descripción que se proponen desde el giro ontológico 
de la antropología (Holbraad, 2014; Holbraad y Pedersen, 2017). No obs-
tante, más recientemente, él mismo constata que la contingencia, ade-
más de sustentar la propuesta del giro ontológico, es una característica 
que, por un lado, ha estado siempre, y, por otro, debe necesariamente 
contener la antropología, para reflexionar sobre cómo pensar las cosas 
al describir al otro y qué cosas ver en primera instancia. Al respecto, 
nos indica que la antropología debe enfocarse como una «ciencia de lo 
contingente» (Holbraad, 2019). 



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 127

Si estamos de acuerdo con este argumento, en la obra de James se 
constatan tanto inquietudes de rumbos investigativos como concep-
tos derivados de la propia contingencia, tanto en el trabajo etnográfico 
como inherentes a su sentido del compromiso social. Esto explica por 
qué, a mediados de los años noventa, al observar una serie de trans-
formaciones «negativas» en la sociedad cubana, se volcó a profundizar 
en cómo estaba cambiando la sociedad ante la crisis y hasta qué pun-
to estaba en «peligro de quiebra» el proyecto revolucionario (James, 
[1996] 2008). Un ejemplo es su propuesta del contra sí, que renace y 
se perfila desde una conceptualización contingente, puesto que, como 
noción antropológica,11 surgió ante la contingencia de no poder expli-
car la causalidad de determinadas actitudes «negativas» que se esta-
ban asumiendo y asentando culturalmente tras la «restauración» de las 
desigualdades en Cuba. Esta noción, a pesar de que no le alcanzó el 
tiempo para definir mejor sus límites operacionales, refleja comporta-
mientos socioculturales que obraron en contra de los intereses emanci-
patorios y libertarios del individuo y de la nación. Pero es posible hallar 
también otros muchos ejemplos en el seno de conceptualizaciones su-
yas como los sistemas mágico-religiosos cubanos y sus «principios rec-
tores» (James, 2001). 

La relevancia de las ideas anteriores radica en que pueden ser el fun-
damento de futuras preguntas. Una sería si la antropología «a lo Joel 
James» pudo haberse adelantado a la propuesta del giro ontológico, al 
privilegiar la contingencia como parte esencial de sus inquietudes sobre 
forma y contenido del trabajo antropológico y etnográfico. Sin embargo, 
a James no se le puede comparar con la propuesta de este giro, que 
se inscribe en un panorama de debates más contemporáneos. Quizás 
se está quedando aparte la cuestión del compromiso social, sin la cual 
quedaría incompleto el carácter, «espíritu» o mana (Mauss, [1924] 2009) 
de la obra de Joel James. Lo cierto es que, sin la articulación de ambos 
caracteres o fundamentos, la obra de esta insigne personalidad perdería 
parte de su sentido y valor como legítima contribución al pensamiento 
antropológico cubano. 

11 Aunque también esta noción tiene una dimensión sociológica e historiográfica. 
Desde estas dimensiones, James apreció el contra sí como una tendencia en los 
pueblos del Caribe que, mediante procesos encontrados y entrechoque de fuerzas 
internas dentro de los procesos liberadores, fueron obrando sobre estos y casi 
siempre contra estos (James, [1994] 2001). Como tendencia historiográfica, esta 
propuesta vio la luz en su primer libro de investigación (James, 1976). 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS128

CONSIDERACIONES ¿FINALES?

Tanto la personalidad de Joel James Figarola como el conjunto de su obra 
se revelan como un enigma eterno disputado por la sociología, la antro-
pología y la historiografía. Quizás la academia no le haya prestado toda la 
atención que merece, desde un nivel nacional, e incluso transnacional, 
más allá de su pedacito de nación que era Santiago de Cuba. Deberían 
reproducirse las acciones de la Casa del Caribe para mantener viva su im-
pronta personal y su legado profesional. En este sentido, cabe destacar el 
empeño de su hija, María Victoria James Pérez, de reeditar –o, en muchas 
ocasiones, publicar por primera vez– sus textos más importantes. 

En este artículo se ha defendido la idea de que, a través de un ejercicio de 
inmersión profunda en las lógicas de pensamiento de Joel James, es posible 
visualizar, más allá de sus conocidas contribuciones teóricas, tres maneras 
de hacer trabajo de campo. Estas estuvieron transversalizadas por los dos 
aspectos señalados que caracterizaron su obra científica: la contingencia y 
el compromiso social. En el caso de James, las maneras de hacer trabajo de 
campo son relevantes no en comparación con otros antropólogos clásicos y 
contemporáneos, sino con la obra de otros pensadores cubanos, valorados 
por sus aportes a la tradición cubana en antropología, en los cuales no se ha-
llan muchas pistas explícitas que revelen cómo hicieron campo y etnografía. 

Está claro que, en James, no todas las pistas han sido explícitas. Pero, 
como se ha podido constatar, a partir de testimonios y de lo que ofrecen sus 
libros de perfil antropológico, es posible observar que estas refuerzan las 
bases de una manera muy «a lo Joel James» –o de una etno-ontología (Mi-
llet, 2018) o antropología ontológica (Lloga, 2018)– de hacer antropología y 
trabajo de campo. En este sentido, todavía queda mucho por indagar para 
revelar las huellas que dejó Joel James a la posteridad, para que otros, como 
dice José M. Fernández Pequeño (2007), se encarguen de «leer en el futuro».

BIBLIOGRAFÍA

ACOSTA MATOS, ELIADES (2009): «Prólogo a Vergüenza contra dinero», Del 
Caribe 53, pp. 110-113.

ALARCÓN, ALEXIS (2007): «Joel James y el camino de los luaces», Del Caribe 
48-49, pp. 101-104. 

ARGYRIADIS, KALI (2005a): «Religión de indígenas, religión de científicos: 
construcción de la cubanidad y la santería», Desacatos 17, pp. 85-106.



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 129

 (2005b): «El desarrollo del turismo religioso en La Habana 
y la acusación de mercantilismo», Desacatos 18, pp. 29-52.

ASAD, TALAL (1973): Anthropology & The Colonial Encounter. Ithaca Press, 
Londres.

BERENGUER CALA, JORGE (2007): «Para recordar a un amigo», Del Caribe 
48-49, pp. 57-58. 

CLIFFORD, JAMES y GEORGE MARCUS ([1986] 1991): Retóricas de la antropolo-
gía. Júcar Universidad, Barcelona. 

DORTA ARMAIGNAC, KENIA (2007): «Su vida fue un acto de fe», Del Caribe 
48-49, pp. 61-62.

FERNÁNDEZ PEQUEÑO, JOSÉ M. (2007): «Joel: la mirada y el camino», Del 
Caribe 48-49, pp. 68-71. 

FUNDORA GARCÍA, ADRIAN (2017): «El ogunismo: una etnografía de la va-
riante cubana del vodú. Contribuciones de Joel James Figarola a la 
antropología sociocultural en Cuba», informe de investigación, Insti-
tuto Cubano de Antropología, La Habana. 

 (2018a): «De dónde venimos y hacia dónde vamos. Una mi-
rada a las contribuciones de Joel James Figarola y Pablo Rodríguez 
Ruiz a la antropología sociocultural en Cuba», Batey. Revista Cubana 
de Antropología Sociocultural 11 (12), pp. 34-48.

 (2018b): «Una mirada a las contribuciones de Joel James Fi-
garola a la antropología sociocultural en Cuba» [ponencia], Coloquio 
Casca-Cuba, Santiago de Cuba.

 (2019): «Por una historia de la antropología sociocultural 
en Cuba: contribuciones de Joel James Figarola» [ponencia], XII Co-
loquio Internacional Joel James in Memoriam, Casa del Caribe, San-
tiago de Cuba.

HOLBRAAD, MARTIN (2005): «Expending Multiplicity: Money in Cuban Ifá 
Cults», Royal Anthropology Institute 11, pp. 231-254. 

 (2014): «Tres provocaciones ontológicas», Ankulegi 18, pp. 
127-139. 

 (2019): «No Sugar, Please! Tobacco Anthropology and the 
Merits of Contingent Conceptualization», Anthropologica 61 (1), pp. 
5-11.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS130

 and Morten Axel Pedersen (2017): The Ontological Turn. 
An Anthropological Exposition. Cambridge University Press, Cam-
bridge.

JAMES FIGAROLA, JOEL (1976): Cuba 1900-1928: La República dividida con-
tra sí misma. Editorial Arte y Literatura, La Habana. 

 (1989): Sobre muertos y dioses. Editorial Caserón, Santiago 
de Cuba.

 ([1994] 2001): Alcance de la cubanía. Editorial Oriente, 
Santiago de Cuba.

 ([1996] 2007): «Intervención de Joel en la mesa redonda 
con fundadores de la Casa y el Festival, febrero de 1996», Del Caribe 
48-49, pp. 108-116. 

 ([1996] 2008): Vergüenza contra dinero. Ediciones Caserón, 
Santiago de Cuba.

 ([2000] 2018): El Caribe, entre el ser y el definir. Gedisa 
Editorial, Ciudad de México.

 (2001): Sistemas mágico-religiosos cubanos: principios rec-
tores. Ediciones Unión, La Habana. 

 José Millet y Alexis Alarcón (1998): El vodú en Cuba. Edito-
rial Oriente, Santiago de Cuba.

JAMES PÉREZ, VIKY (2007): «Lo que no leíste (cartas desde Angola)», Del 
Caribe 48-49, pp. 32-41. 

 (2014): «Prólogo», Joel James vive! [multimedia], Ediciones 
Cubarte, La Habana.

JARDINES PÉREZ, LORENZO (2007): «Un trabajador incansable», Del Caribe 
48-49, pp. 66-67. 

LLOGA DOMÍNGUEZ, CARLOS A. (2017): Universo de cubanía. Reencuentro 
con Joel James. Ediciones Claustrofobias, Santiago de Cuba. 

 (2018): «La antropología ontológica de la Casa del Caribe» 
[ponencia], Coloquio Casca-Cuba, Santiago de Cuba.

LÓPEZ SEGRERA, FRANCISCO (2007): «Reflexiones sobre Joel James Figarola», 
Del Caribe 48-49, pp. 59-60. 

MAUSS, MARCEL ([1924] 2009): Ensayo sobre el don. Forma y función 
del intercambio en las sociedades arcaicas. Katz Editores, Buenos 
Aires.



CAPÍTULO III. PERSONALIDADES RELEVANTES PARA UNA HISTORIA DE LA ANTROPOLOGÍA CUBANA | 131

MILLET, JOSÉ (2018): «Joel James, el etno-ontólogo de la cubanía», Joel 
James. Bio-bibliografía. Biografía del más valiente intelectual y es-
critor de Cuba, Ediciones Fundación Casa del Caribe, Venezuela, 
pp. 191-204. 

MINTZ, SIDNEY ([1985] 1996): Dulzura y poder. El lugar del azúcar en la 
historia moderna. Siglo XXI Editores, México D.F.

ORTIZ, FERNANDO ([1940] 1973): «Los factores humanos de la cubanidad», 
Órbita de Fernando Ortiz, Uneac, La Habana, pp. 149-157.

POMARES BORI, RAÚL (2007): «Un prometeo criollo», Del Caribe 48-49, 
p. 56. 

PRIETO JIMÉNEZ, ABEL (2007): «Palabras para despedir a Joel», Del Caribe 
48-49, pp. 67-68. 

TRINCADO FONTÁN, MARÍA NELSA (2007): «La obsesión de Joel fue la historia 
de Cuba», Del Caribe 48-49, pp. 93-100.

VAN GENNEP, ARNOLD ([1960] 2013): Los ritos de paso. Alianza Editorial, 
Barcelona. 

WOLF, ERIC ([1982] 2005): Europa y la gente sin historia. Fondo de Cultu-
ra Económica, México.





CAPÍTULO IV 
ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS  

REGIONALES Y TEMÁTICOS





135 |

UNA MIRADA SOCIOCULTURAL A SAB,  
DE GERTRUDIS GÓMEZ DE AVELLANEDA

Marcos Antonio Tamames Henderson

Dentro de las investigaciones socioculturales alcanzan mayores espacios 
aquellas que toman como punto de partida el arte y la literatura. El poten-
cial que adquieren estas fuentes como documento histórico resulta ya un 
hecho incuestionable en el plano académico. De ahí que no solo hagan uso 
de ellas los historiadores y sociólogos, sino también economistas, políticos, 
filósofos y hasta quienes se aproximan a las ciencias desde la teoría de la 
complejidad. 

Como punto de partida para este tipo de estudio es preciso esclarecer 
dónde comienza el marco artístico de la obra y dónde su potencial docu-
mental. Si el primero tiene como receptores fundamentales aquellos cuyo 
interés está en el disfrute estético, el segundo es de alta utilidad para 
investigadores que pretenden tenerla en cuenta no solo con el interés de 
un enriquecimiento espiritual, sino también con el de encontrar en ella 
evidencias de una realidad concreta. Como explicara el pedagogo Enrique 
José Varona, «No es lo mismo disfrutar de una obra de arte, que estudiar-
la». Y argumenta: «solo el que desentraña el valor y la significación de la 
obra, tanto en sus estrechas relaciones con el país y la época en que se 
produce, cuanto en su íntima dependencia del autor, ejerce la función 
verdaderamente científica del crítico» (1989: 49).

Sin embargo, no son pocos los pensadores que en su afán de compren-
der el presente desde el pasado descontextualizan la obra artística, igno-
rando que cada pieza del arte es testigo de las coordenadas bajo las cuales 
su autor la crea y terminan por ejemplificar con ella modos de asumir la 
vida en espacios o tiempos distantes. Como subraya Varona: «Estudiar 
una obra literaria, por tanto, es tratar de colocarla en el medio social en 
que se formó para descubrir la influencia de las ideas, las costumbres, 
las instituciones y las creencias reinantes en los estados de sentimiento 
que impulsaron e inspiraron al autor» (1989: 50). Desde esta perspecti-
va, pudiera plantearse la hipótesis de considerar en el conjunto de obras 
literarias de una época y un lugar determinados, un retrato aproximado 
de la realidad de un pueblo, en tanto en ellas se atesorarían el conjunto 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS136

de ideas, costumbres y creencias y, por consiguiente, se podría contar con 
una pluralidad de enfoques para entenderle con mayor objetividad.

Desde una perspectiva metodológica hacia el análisis textual, Élida 
Grass Gallo considera indispensable el examen de los diferentes planos 
del contexto: el social, el literario, el psicológico, el geográfico y el histó-
rico (2002: 3), tomando en cuenta la definición de contexto que ofrece 
Tatiana Slama Cazacu: «Es el conjunto de coordenadas en función de las 
cuales todo hecho lingüístico debe ser interpretado» (en Grass, 2002: 3). 
En el estudio que aquí se aborda, todos y cada uno de los factores citados 
se subordinan a la búsqueda de lo sociocultural en Sab, novela escrita por 
Gertrudis Gómez de Avellaneda en la primera mitad del siglo XIX. 

El presente trabajo persigue como objetivo penetrar en el ambiente so-
ciocultural reinante en el Camagüey de la primera mitad del XIX a partir 
del análisis e interpretación de texto en la novela Sab, de Gertrudis Gó-
mez de Avellaneda, una obra que, pese a opiniones no favorables del todo, 
se erigió en paradigma antiesclavista en el continente americano. No en 
vano se prohibió su circulación en los predios de la intelectualidad de la 
Isla en 1844, a pesar de que la prensa se hiciera eco de fuertes comenta-
rios y críticas, entre las cuales resulta conveniente referir la de un madri-
leño que por entonces planteaba: «La Peregrina ha soñado un mundo más 
delicioso que el miserable que pisamos […]; quéjase de la sociedad, pero 
con dulce resignación […] es el alma que gime y no la que acusa; el cisne 
que canta y no el tigre que amenaza» (en Araújo, 1989: 516). 

¿Esperaba el crítico una repercusión de los gritos de independencia lan-
zados por los haitianos en su revolución? ¿Acaso una fuerte incitación a la 
rebelión de los esclavos? ¿Qué referencia tenía dicho escritor en torno a la 
esclavitud en aquellas regiones en las que la plantación no fue tan fuerte 
y severa como en occidente y oriente del país? Similar aseveración recibió 
El Lugareño por no abordar en sus Escenas cotidianas ([1838-1840] 1950) 
el problema de la trata, señalamiento ante el cual Federico de Córdova 
(1950: 16) reaccionara: «Pero a esta observación puede contestarse airo-
samente diciendo que el ilustre camagüeyano hizo más que eso. Primero, 
concediendo la libertad a sus esclavos; y luego, fomentando en sus propias 
posesiones la colonización blanca y defendiendo las ventajas de la mis-
ma en cuantas oportunidades se le presentaron». ¿Estaremos entonces en 
presencia de un signo de comportamiento psicosocial de origen regional? 

Lo cierto es que, aunque el comportamiento de la esclavitud en la Isla 
reúne características generales, posee singulares matices en cada una 
de sus subregiones. Entre el occidente azucarero, el centro ganadero y el 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 137

oriente cafetalero se establecieron contrastes claramente definidos en el 
ámbito sociocultural, y no pocos de ellos tenían como factor de expresión 
fundamental la relación interracial que, aunque ordenada por un único 
sistema legislativo desde la conquista, adquirió tonalidades muy peculiares 
en cada una de ellas. Sirva de ejemplo el reconocer que el papel jugado por 
la Iglesia, factor modélico cultural no solo en Cuba, sino también en todo 
el Caribe hispano, no tuvo una misma expresión. ¿Qué significado cobran 
los términos «quéjase», «resignación» y «gime» utilizados por un crítico ma-
drileño en su valoración de La Avellaneda, ante las siguientes acotaciones 
de José Martí? (en artículo publicado en México, el 28 de agosto de 1875):

Hay un hombre altivo, a las veces fiero, en la poesía de la Avellane-
da: […] La Avellaneda es atrevidamente grande […]. 
No hay mujer en Gertrudis Gómez de Avellaneda: todo anunciaba 
en ella un ánimo potente y varonil; era su cuerpo alto y robusto, 
como su poesía ruda y enérgica; no tuvieron las ternuras miradas 
para sus ojos, llenos siempre de extraño fulgor y de dominio: era 
algo así como una nube amenazante (Martí, 1975, VIII: 310-311).

Claro, entre la Avellaneda de Sab –joven, tierna, romántica y soñado-
ra– y la escritora que ha sufrido los avatares de la tradicional e ilustre 
sociedad española existe una marcada diferencia. Si bien resulta nítido 
ubicar la novela dentro del romanticismo, no debe obviarse que este fue 
«un movimiento de rebelión que puso el sentimiento en el primer plano 
del arte, reaccionando contra la excesiva racionalización que acabó por 
desnaturalizarlo, y aspiró a romper todos los moldes existentes, sin lo-
grarlo, empero, por completo» (Pogolotti, 1962: 91). De cualquier modo, 
Gertrudis Gómez de Avellaneda es, como legítima principeña, portadora 
de un carácter cuya franqueza debía desdibujar el concepto que de la fe-
minidad poseían los hombres de su tiempo, aunque no llegara a merecer 
tan duras frases como las que le dedica el Maestro al compararle con 
Luisa Pérez de Zambrano. 

De modo que, para entender la sociedad principeña en Sab, resulta ne-
cesario tomar como punto de partida la historia de Puerto Príncipe y, 
en caso de una aproximación a la producción literaria de otras regiones, 
agudizar la mirada tras un eficaz análisis de los antecedentes culturales 
de la localidad. A ello habría que añadir que cada obra de arte encierra el 
estado de los sentimientos y opinión de los autores en relación con la rea-
lidad. A priori debe tomarse en consideración cierta diferencia entre un 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS138

José Ramón Betancourt, que canta a su Camagüey, y un Cirilo Villaverde 
que mira a La Habana, en relación con una condesa de Merlin o una Ave-
llaneda que lo hacen desde otros contextos. La distancia de la realidad no 
solo modifica el modo en que se asume, sino también la responsabilidad 
ante ella. Si los primeros dialogan con su entorno participando en el pro-
ceso de creación y cuentan con un lector cercano –el paisano–, la Tula lo 
hace desde la distancia y para un público que requiere de aclaraciones y 
advertencias que le permitan decodificar con certeza el lenguaje tropoló-
gico que encierra la vida en la Isla y, dentro de ella, el Camagüey. Mas esta 
puede ser una ventaja al delinear el paisaje cultural a pintar. 

Fue el sentido de otredad el que permitió a Carpentier desentrañar lo 
real maravilloso y, desde lo insólito, otorgar validez al barroco americano 
o, por citar otro ilustrador ejemplo, fue el viaje de ida de los pintores cu-
banos lo que les permitió revelarnos una auténtica vanguardia plástica 
cubana en los años veinte del pasado siglo: descubrir la fuerza de la luz 
del trópico y su incidencia en los estados de ánimo en esta área geográfica 
solo fue posible tras el distanciamiento de la realidad. Se trata de un pa-
norama que desborda el tono empleado por Nara Araújo cuando plantea: 
«Sab se escribe fuera de Cuba, pero coincide en época de ideales con las 
novelas antiesclavistas. Es la única narración de la Avellaneda con el tema 
del negro. Posteriormente desarrolló el del indio en Guatimozín, novela 
histórica indiana sobre la conquista de México» (1989: 516). Pero Sab no 
es solo negritud: es lo blanco, lo indio, lo español, lo inglés, lo francés; 
es el Caribe multiétnico, pero también multimetropolitano y, por tanto, 
multicultural; es el conjunto de mosaicos culturales que en ocasiones se 
contradicen, pero que finalmente están en constante e inacabada muta-
ción, simbiosis, síntesis, es decir, en transculturación. 

¿Es Sab representación de lo cubano? En relación con la novela deci-
monónica en Cuba, el investigador Roberto Friol (1989: 469-470) ofrece 
algunas reflexiones, dentro de las cuales resultaría interesante ubicar a 
Sab y su autora:

 
Porque nos enseñaron que la novela cubana del siglo XIX era sonri-
sa, abanico, quitrín, paseo de la Alameda, Teatro Tacón, bailes de la 
filarmónica, guantes de Jouvin, La Habana en Días de Reyes, pro-
hibiciones del censor Olañeta, campo cubano, bandolerismo, boca-
bajo, esquivaciones, irresponsabilidad, maniqueísmo, folletín, ahora 
recién descubrimos que así mismo es: alucinación, ciencia, ataque a 
las religiones, cuarto fambá, desparpajo, chusmería, patología, malas 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 139

palabras, obreros, periódicos, guerra de independencia y sobre todo, 
rostro del país.

Resalta a primera vista que se asocian a la cubanía una serie de ele-
mentos que se centran en solo una de sus ciudades: la capital. El teatro de 
Tacón y La Habana en Días de Reyes, si bien son los más notables, no son 
los únicos, en tanto el modo en que una joven se abanica en aquella ciu-
dad difiere del modo en que lo hace la que habita en Santiago de Cuba, en 
Trinidad o en Puerto Príncipe. Similar comparación resulta válida para 
los componentes urbanos como alamedas o quitrín. Cabe entonces pre-
guntarse: ¿no ofrece Sab un rostro del país? ¿O acaso está el investigador 
abordando el término país en su concepción del siglo XIX, como patria chi-
ca, y no en el sentido actual de lo nacional? En torno a estas y otras inte-
rrogantes, siempre en el plano sociocultural, se mueven estas reflexiones. 

Para el análisis se utiliza la edición que realizara la editorial Arte y Litera-
tura en 1976. Se trata de una publicación que se privilegia con un extenso 
prólogo de la historiadora e investigadora Mary Cruz, especialista que ha 
dedicado buena parte de su obra no solo al quehacer de la Tula, sino tam-
bién al contexto en que hizo su producción (ver Araújo, 1989). «Sab, su texto 
y su contexto», nombre que ofrece el exhaustivo prólogo, pareciera no dejar 
espacio para nuevos análisis y, sin embargo, algunas acotaciones pudieran 
hacerse desde una interpretación de la novela en la que, junto a la realidad 
contextual, se tome en consideración el modo en que su autora, unas veces 
en voz de sus personajes y situaciones del argumento, otras en nombre pro-
pio –como narrador–, utiliza determinados signos culturales. 

La novela posee el mérito de no haber sido corregida con el paso del 
tiempo, como sí hicieron Betancourt y Villaverde con las suyas, de modo 
que la considerada «novelita casi olvidada», publicada según confiesa su 
autora «sin ningún género de pretensiones», además de dejar limpio el 
camino para interrogantes en torno al argumento y los valores puramente 
literarios en comparación con su quehacer posterior, nos coloca ante un 
texto-documento que se ajusta a las impresiones que sobre el Camagüey 
acumulaba Gertrudis Gómez de Avellaneda. 

La fecha precisa de su creación ha sido motivo de examen por cuan-
tos se han acercado a ella tras un análisis literario, así como el periodo 
al que corresponde el argumento, intensiones que son motivadas por el 
franco sentido histórico que muestra la Avellaneda desde sus palabras de 
presentación: «Tres años ha dormido esta novelita» (p. 121). Si la primera 
edición pertenece a 1841, entonces debemos ubicar su culminación entre 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS140

1837 y 1838, información que corrobora la carta a Ignacio de Cepeda fe-
chada el 30 de agosto de 1839, en que le confiesa: «Respecto a mi novela, 
he sometido sus diez primeros capítulos a la censura de mi compatriota» 
(Cruz, 1976: 27). En relación con el argumento, si recién había recibido 
Puerto Príncipe su título de ciudad, entonces está entre 1817 y la década 
de los veinte. Se trata, por tanto, de una pieza literaria que se corres-
ponde con la expresión del pensamiento ilustrado, con el fuerte debate 
cultural que tiene lugar en las sociedades de intelectuales de Cuba, pero 
también de España, Francia, Alemania, Inglaterra y los Estados Unidos. 
Cultura, filosofía, economía, derecho y sociedad –razas, costumbres, mo-
ral, religión…– son temas que entroncan con patria, nación y libertad en 
disímiles soportes como la literatura –poesía y prosa–, discursos políticos, 
reflexiones en la prensa escrita, o con un carácter más íntimo en los epis-
tolarios. Vibran en la atmósfera las ideas del padre Félix Varela y sus discí-
pulos, las de José Antonio Saco, Gaspar Betancourt Cisneros, José María 
Heredia y Domingo del Monte, entre muchos otros. 

Otra interesante observación, necesaria antes de dar inicio a una lec-
tura de lo sociocultural en la novela, es el hecho de que Gertrudis Gómez 
de Avellaneda muestre en ella un marcado respeto por la historia, las 
costumbres y tradiciones de su natal Puerto Príncipe. Memoria que, desde 
el extranjero, asume unas veces con notable nostalgia, en la mayoría de 
los casos con legítimo orgullo. Si bien ha sido aplaudida por su tema cen-
tral, al erigirse entre los grandes discursos antiesclavistas de su tiempo, 
una aproximación al texto desde lo camagüeyano le revela como novela 
costumbrista, que alcanza incuestionable valor para el estudio local. Visto 
desde el ser principeño, son marcadas las contradicciones económicas y 
sociales que encierran sus líneas, de ahí que la Avellaneda no cuente una 
historia, sino que transmita las contradicciones intrínsecas de una ciudad 
que se debate entre tradición y modernidad, entre los factores sociales que 
contribuyen a una y otra postura, y, sobre todo, entre las aspiraciones de 
sus protagonistas en representación de uno u otro grupo. Precisamente a 
este aspecto, de presencia sutil en los perfiles de los personajes, sus accio-
nes y frases, dedicaremos mayor atención, con la certeza de que no agota 
este trabajo la lectura de lo sociocultural en Sab. 

Ubiquémonos en el medio geográfico, en el espacio que sirve de escena-
rio al conflicto que narra la Avellaneda. Es preciso subrayar que Sab, a di-
ferencia de Una feria de la Caridad en 183…, de José Ramón Betancourt, 
y de Cecilia Valdés, de Cirilo Villaverde, no cuenta con ricas escenas ur-
banas. Tanto la ciudad de Puerto Príncipe como los elementos que le son 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 141

inherentes y la distinguen –plazas y plazuelas, calles, iglesias y conventos, 
edificios públicos y mercado, entre otros–, apenas ocupan un plano im-
portante. Es el paisaje rural el que ofrece a la autora los ambientes ideales 
para desde ellos penetrar en fenómenos tan complejos como la patria, 
la religión, e incluso en ideas filosóficas como armonía, igualdad, equi-
librio, justicia. No son necesarias en Sab las grandes descripciones ur-
banas, hasta podría decirse que escapan a la posibilidad de considerarse 
un tema o subtema de la trama. Es, sí, una referencia que complementa 
el estatus social al que pertenecen los personajes y, ¿por qué no?, aunque 
muy escasas, perfilan la atmósfera y el carácter de cada uno de ellos. En 
consecuencia, a diferencia del trabajo realizado por Yolanda Wood (1989) 
en relación con Cecilia, y lo valorado por el autor del presente trabajo con 
Una feria… (Tamames, 2007), mayores resultados indican los enfoques 
de Salvador Bueno (1989) para Cecilia y el ya referido de Nara Araújo en 
torno a la Avellaneda. Se ratifica así, como hilo conductor del estudio de 
Sab, el ambiente sociocultural. 

Resulta un signo de regionalidad, o mejor, de camagüeyanidad incues-
tionable, el hecho de que Tula, como su coterráneo José Ramón en Una 
feria…, comience la historia en torno a los límites físicos de la ciudad, en 
este caso el río Tínima, y que, como aquel, para ubicar espacialmente la 
historia, anuncie la llegada de Enrique Otway a «los campos pintorescos 
que riega el Tínima, y dirigía a paso corto su brioso alazán por la senda 
conocida en el país con el nombre de camino de Cubitas, por conducir a las 
aldeas de este nombre, llamadas también tierras rojas» (p. 125). Fue en las 
márgenes del Tínima, «vagando por los bosques», donde Carlota idealizó su 
amor por Enrique, mientras «se embriagaba de perfumes, de luz brillante, 
de dulces brisas» (p. 143) y fue bajo «el murmullo melancólico que forma-
ban las corrientes» (p. 217) que Sab confesó a Teresa su pasión por Carlota. 

Si Betancourt utiliza el Tínima como cierre del escenario en que se 
van a mover sus personajes, la Avellaneda lo toma como punto de partida 
para dejar establecido que, como se ha comentado, su ambiente es com-
pletamente rural: las inmediaciones del ingenio Bellavista y las vías que 
conllevan a las cuevas y a la aldea de Cubitas. Aprovechemos para aclarar 
que el término «país» significa geográficamente el área que corresponde 
a la jurisdicción de Puerto Príncipe, que tiene como cabecera la ciudad 
que porta ese nombre, signo que sirve de contraste a la clasificación de 
Cubitas: una «aldea». Hay en Una feria…, un himno al «progreso», utili-
zando la «moderna» urbanización del barrio de La Caridad como signo de 
civilización, de cultura, fundamentalmente manifiesta en la plaza y los 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS142

portales corridos de sus edificaciones y a lo largo de la calle principal que 
termina en el puente Hatibonico. En Sab el proceso es inverso: son las 
haciendas, «los campos fertilísimos de aquel país», ahora prácticamente 
en ruinas, las que se van desdibujando como signo de poder económico. A 
partir de esta diferencia, pudiera plantearse que mientras en Betancourt 
el problema que lo motiva es el cultural –ya se sabe de su excelente papel 
de promotor en España–, en la autora de Sab lo es el económico, diferen-
cia explicable a partir de los vínculos permanentes de él con la Sociedad 
Patriótica de Amigos del País de Puerto Príncipe y, en contraste con aquel, 
las huellas que han dejado en ella los problemas económicos de su familia 
antes de salir de Cuba. 

Bajo miras económicas la autora subraya, con profundas reflexiones, el 
valor de la tierra: «El viajero, después de haber atravesado sabanas inmen-
sas donde la vista se pierde en los dos horizontes que forman el cielo y la 
tierra, y prados coronados de palmas y gigantescas ceibas, tocaba por fin 
en un cercado, anuncio de propiedad» (p. 126). Obsérvese que «sabanas 
inmensas» –recurso topográfico devenido signo local– se entrelaza con la 
palma, reina de nuestros campos, y la robustez de la ceiba, síntesis de ele-
mentos que sincretizan en esencia de lo cubano y constituyen expresión 
de los vínculos afectivos entre la Avellaneda y la Isla con centro en lo local. 

Acompaña dichos sentimientos una profunda eticidad que le impide 
idealizar el estado de las extensas y queridas sabanas. Ante la imagen del 
ingenio Bellavista, indaga sutilmente el extranjero: «Tiempos ha habido, 
[…], en que este ingenio daba a su dueño, doce mil arrobas de azúcar 
cada año; porque entonces más de cien negros trabajaban en sus caña-
verales; pero los tiempos han variado y el propietario actual de Bellavista 
no tiene en él sino cincuenta negros, ni excede su zafra de seis mil panes 
de azúcar» (p. 128). Tierra, esclavo y producción agrícola eran los rubros 
por los cuales Puerto Príncipe había sido considerada entre las primeras 
de la Isla. Mas todo eso parecía venirse abajo y la autora, que le amaba 
sinceramente desde su emprendedor espíritu, como quien sabe que es 
de padre llamar con firmeza la atención al hijo, toma la palabra –en su 
condición de narradora– y grita con fuerza a sus coterráneos con cierta 
indignación:

 
Sabido es que las riquezas de Cuba atraen en todo tiempo innume-
rables extranjeros, que con mediana industria y actividad no tardan 
en enriquecerse de una manera asombrosa para los indolentes isle-
ños, que satisfechos con la fertilidad de su suelo, y con la facilidad 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 143

con que se vive en un país de abundancia, se adormecen, por decir-
lo así, bajo su sol de fuego, y abandonan a la codicia y actividad de 
los europeos todos los ramos de la agricultura, comercio e industria, 
con las cuales se levantan en corto número de años innumerables 
familias (p. 141).

 
Y no conforme con ello, les entrega la visión que el propio extranjero 

tiene de los criollos, mediante el desesperado discurso de Jorge Otway a su 
hijo bajo el afán de lograr para este el mejor partido matrimonial:

 
Carlos de B… aun después de heredar a su padre no poseerá más 
que una módica fortuna: y luego en fincas deterioradas, ¡perdidas!… 
¡Bah!, ¡bah! Estos malditos isleños saben mejor aparentar riquezas 
que adquirirlas o conservarlas… ¿Dudas tú que cualquiera de estas 
criollas, la más encopetada, se dará por muy contenta contigo?, en 
este país nuevo la llamada nobleza no conoce todavía las rancias 
preocupaciones de nuestra vieja aristocracia europea (p. 170).
 

Dista el inglés de entender que se trata de una fortuna sedimentada du-
rante tres siglos y que ha llegado a sus actuales propietarios en condición 
de herederos. Sabe que respira una «encopetada» nobleza, pero su intento 
de evaluarle utilizando como referente el comportamiento de la aristocra-
cia europea le lleva a un desconcierto que termina por irritarle.

Sirve de contrapunteo a las fértiles llanuras bañadas por el Tínima el na-
ciente poder del comerciante. Y a él, por ser el mar la fuente de su riqueza, 
corresponde geográfica y espacialmente el embarcadero de la Guanaja. Este 
será el sitio en el que Enrique Otway, el sucesor de Jorge, de aquel inglés 
que amasó fortuna en el Camagüey, suspira sus esperanzas. La Guanaja es 
el punto de embarque más importante de este ramo, es por este embarca-
dero que Puerto Príncipe recibe los más codiciados y diversos productos, y 
los Otway los encargados de distribuirlos. El orgullo de los hacendados por 
el legado que poseen contrasta con los aires de conquista del forastero. El 
propio Enrique, bajo un minuto de honestidad en que se confiesa con la de-
bilidad de desobedecer a su padre y cometer la locura de casarse con la hija 
de «un criollo arruinado», sueña ante el mar que una vez dadas las excusas 
que le impedirán semejante locura, pedirá permiso para marcharse «a La 
Habana, a Filadelfia, a Jamaica…, a cualquier parte». (p. 241).

Una interpretación del texto desde los horizontes culturales de la época 
indica que las ambiciones y aspiraciones del comerciante no están del 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS144

todo divorciadas de las ideas de los jóvenes ilustrados de Puerto Príncipe, 
si se observan las desventajas de esta ciudad en relación con las ciudades 
portuarias indicadas por el personaje:

 
Y luego, he aquí este puerto pobre y silencioso, […], cuando yo vuel-
va a ser tan rico como era, en vez de estos miserables barquichuelos 
esta bahía se verá adornada con elegantes buques, que traigan a mis 
almacenes las producciones de la industria de toda Europa. Sí, […], 
ya no sería un triste traficante en una ciudad mediterránea, sería 
un opulento negociante de New York o Filadelfia, y mi nombre sería 
conocido por los comerciantes de ambos hemisferios (p. 143).

Los avances que experimentan ciudades como Matanzas, Cárdenas, 
Cienfuegos, Trinidad, Guantánamo y Santiago de Cuba, por su condi-
ción de portuarias, han hecho que los principeños pendientes del pro-
greso decimonónico debatan con fuerza la posibilidad de enlazar a la 
ciudad con las costas sur o norte, proyectos entre los cuales se destacan 
los trabajos de El Lugareño sobre el camino de hierro de Puerto Prín-
cipe a Nuevitas (ver Tamames, 2012). No se ha pasado este importante 
detalle a la Avellaneda y le es tan sustancial que decide subrayar la idea 
al final de la novela, bajo la necesidad de saber del paradero de Carlota: 
«Verosímilmente su marido, […], habrá creído conveniente establecerse 
en una ciudad marítima y de más consideración que Puerto Príncipe. 
Acaso Carlota, […], existirá actualmente en la populosa Londres» (p. 
284); idea que pulsa su patriotismo, al precisar autobiográficamente: 
«Pero cualquiera que sea su destino, y el país del mundo donde habite, 
¿habrá podido olvidar la hija de los trópicos, al esclavo que descansa en 
una humilde sepultura bajo aquel hermoso cielo?». Nuevamente la de-
fensa de su origen y su nacionalidad. 

 El empobrecimiento de los hacendados y el enriquecimiento de los co-
merciantes es quizás uno de los más firmes discursos patrióticos de su 
autora en esta novela. Vive en tierra española, desde donde llegan a la Isla 
un crecido número de jóvenes tras el sueño de hacer fortuna, y justo desde 
allí les grita a sus compatriotas las verdades que José Ramón Betancourt 
plantea en Una feria… Desde la diáspora o el exilio, también se puede 
ofrecer un producto netamente cubano. 

Las problemáticas vinculadas con el tejido social de Puerto Príncipe en 
la primera mitad del siglo XIX, pese a su alta complejidad, terminan por ser 
una de las aristas que mayores informaciones encuentra en Sab. Basta a 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 145

la Avellaneda, quizás por su condición de poeta, dejar planteado el diálogo 
entre razas para adentrarse en un proceso de transición sociocultural en 
el Camagüey de la época. Es precisamente la complejidad inherente a la 
interrelación entre razas y condiciones sociales la que conlleva a que sus 
personajes no sean ni absolutamente positivos ni completamente negati-
vos en el plano psicosocial. Quizás por ello la autora organiza el fenómeno 
en base a la historia y las ciencias que están de moda, como la etnología y 
la arqueología –de ahí que el entorno de las cuevas de Cubitas sea otro es-
pacio relacionado con los personajes principales–, una síntesis de pensa-
miento ilustrado y romanticismo que explica la sutil estrategia de colocar 
en un mismo plano a representantes de grupos tan distantes en el orden 
económico y, por tanto, social. 

El modo en que la Avellaneda nos presenta a Enrique, rico y blanco, y a 
Sab, mulato y esclavo, encierra ese impetuoso y magnífico acto de insumi-
sión, establecido como eco de la Revolución francesa, en «que la realidad 
fundamental es el hombre como tal, principio que situaba en un plano 
de igualdad a todos los seres humanos» (Pogolotti, 1962: 92). Descubrirlo 
requiere seguir los hechos y aguzar la lectura interpretativa de los detalles 
que le acompañan.

El hermoso paisaje debía asombrar al recién llegado, «si como lo indica-
ban su tez blanca y sonrosada, sus ojos azules, y su cabello de oro había ve-
nido al mundo en una región del norte». Ya nos explicará con detalle que 
había nacido en Inglaterra y arribado con apenas seis años a esta región 
con su padre, luego de probar fortuna en la capital de la Isla. 

En contrapunteo con aquel, describe a Sab: «No parecía un criollo blan-
co, tampoco era negro ni podía creérsele descendiente de los primeros 
habitadores de las Antillas. Su rostro presentaba un compuesto singular 
en que se descubría el cruzamiento de dos razas diversas, y en que se 
amalgamaban, por decirlo así, los rasgos de la casta africana con los de la 
europea, sin ser no obstante un mulato perfecto» (p. 127). Y no conforme 
con ello se regodea en sus perfiles para concluir: «El conjunto de estos 
rasgos formaba una fisonomía característica; una de aquellas fisonomías 
que fijan las miradas a primera vista y que jamás se olvidan cuando se 
han visto una vez». Con sencillas y hermosas imágenes ha presentado la 
Avellaneda al mulato, lo ha lisonjeado desde las entrañas de la metrópoli, 
y eso debió ser entendido cuando no como simple aberración, al menos 
como una gran insolencia.

Pero dicha licencia crece al no enfrentar ambos personajes desde pa-
trones incompatibles, sino que, como haría una centuria después Alejo 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS146

Carpentier para con la América ante Occidente, en lo real maravilloso, 
parte de las diferencias, pero en similar nivel de civilización. No coloca 
orgullo e hidalguía en solo uno de ellos, sino en los dos: «Acaso la notable 
hermosura del extranjero causó cierta suspensión al campesino, el cual 
por su parte atrajo indudablemente las miradas de aquel» (p. 127). Como 
quien espera convencer a su auditorio, a lectores que tal vez no hayan 
participado de los encantos de la Isla, recurre al plano cultural para indi-
car que no solo en la fisonomía humana esta tierra ha dado encomiables 
ejemplos, sino también en el pensar: pone en voz de Sab la siguiente 
cuarteta: «Una morena me mata, / tened de mí compasión, / pues no la 
tiene la ingrata / que adora mi corazón». Acto seguido, con plena erudi-
ción, explica con un llamado de alerta a los lectores: «Solo el que haya 
estado en la Isla de Cuba y oído esas canciones en boca de la gente del 
pueblo, puede formar idea del dejo inimitable y la gracia singular con que 
dan alma y atractivo a las ideas más triviales y al lenguaje menos escogi-
do» (p. 126). No puede dudarse que hay en estas frases de la Avellaneda, 
desde lo académico, reconocimiento a la cultura popular local que, con el 
tiempo, se erigiría en patrimonio intangible del folclor.

En medio de estas reflexiones, aprovecha y describe el atuendo que usan 
los campesinos en esta región, y lo hace para distinguir el lugar social al 
que parece corresponder Sab, pero también para comunicar a los españo-
les la adaptación al clima que ha sufrido la vestimenta de trabajo en estos 
lares: «se reduce a un pantalón de cotín de anchas rayas azules, y una ca-
misa de hilo, también listada, ceñida a la cintura por una correa de la que 
pende un ancho machete, y cubierta la cabeza con un sombrero de yarey 
bastante alicaído: traje demasiado ligero pero cómodo y casi necesario en 
un clima abrasador» (p. 127). Este es un pasaje que le ofrece el pie a la 
autora para insinuar una de las características más genuinas de los ca-
magüeyanos: la modestia o sencillez, rasgo que, como muestra la reflexión 
que hace Martí en relación con Ignacio Agramonte, llega a confundirse 
con el orgullo. Dice Enrique: «No ignoro que los criollos, cuando están en 
sus haciendas de campo, gustan vestirse como simples labriegos», mien-
tras el Apóstol comenta en torno al Mayor: «Por su modestia parecía orgu-
lloso» (Martí, 1975, IV: 361). 

Similar naturalidad asume cuando nos ofrece la descripción de la casa 
de campo del señor B… Ante las imágenes de las tan pintorescas y her-
mosas casas de los ingenios y cafetales cubanos del XIX, que circularon 
mediante la técnica del grabado por toda Europa como carta de presen-
tación de sus propietarios, la habitación principal de la casa del hacenda-



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 147

do camagüeyano responde a códigos completamente tradicionales tanto 
por su distribución espacial como por las balaustradas de madera que le 
acompañan; diríase que hasta la combinación de los colores –blanco el de 
los muros y verde oscuro la carpintería– respiraba antigüedad. A ello se 
suma la sencillez del mobiliario y hasta habría de llamar la atención la na-
turaleza con que la Avellaneda, con total desenfado, ubica en la habitación 
de la señorita Carlota una hamaca:

 
Era una pequeña sala baja y cuadrada, que se comunicaba por una 
puerta de madera pintada de verde oscuro, con la sala principal de 
la casa. Tenía además una ventana rasgada casi desde el nivel del 
suelo, que se elevaba hasta la altura de un hombre, con antepecho 
de madera formando una media luna hacia fuera, y compuertas 
también de madera, pero que a la sazón estaban abiertas para que 
refrescase la estancia la brisa apacible de la noche. 
Los muebles que adornaban esta habitación eran muy sencillos 
pero elegantes, y veíanse hacia el fondo, uno junto a otro, dos ca-
tres de lienzo de los que se usan comúnmente en todos los pueblos 
de la isla de Cuba durante los meses más calurosos. Una especie 
de lecho flotante, conocido con el nombre de hamaca, pendía obli-
cuamente de una esquina a la otra de la estancia, convidando con 
sus blandas ondulaciones al adormecimiento que produce el calor 
excesivo (p. 136).

 
Nada de candelabros ni luces en la habitación, «las dos señoritas senta-

das en dos anchas poltronas, conocidas con el nombre de butacas». Hay 
fidelidad y amor patrio en la postura de la Avellaneda al legitimar lo criollo 
ante el extranjero, actitud que podría servir de argumento para desmo-
ronar las consideraciones emitidas por José de la Luz León, importante 
intelectual del periodo republicano, cuando se resiste a considerarla cu-
bana con el siguiente argumento: «Ese sentimiento se me antoja en ella 
postizo, transitorio, de mera ocasión. Y a lo sumo, lírico, es decir, verbal, 
externo, imaginado» (en Rodríguez Manso, 2005: 132). Las imágenes cita-
das pueden apoyar los criterios de Antonio Martínez Bello1 para refutar, 
con delicadeza y estima, a Luz León: «¿Se ha de considerar “vano, postizo, 
transitorio, de mera ocasión” cualquier pasaje literario de la Avellaneda en 

1  Antonio Martínez Bello: «La cubanidad de la Avellaneda», Carteles, 31 de agosto 
de 1947.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS148

que esta manifiesta amor patriótico a Cuba?» (en Rodríguez Manso, 2005: 
133). A lo que cabe añadir: ¿podría tan excelente poetisa expresarse en 
términos patrióticos sin lirismo? 

Volviendo al personaje de Sab, más allá de un recurso efectista para 
hacernos creer los superiores dones de lo que luego resultará ser un es-
clavo, se trata de un acontecer real. Estudios recientes han demostrado 
cuán compleja fue la relación interracial en la austera sociedad de Puerto 
Príncipe. Las inscripciones de matrimonio describen cómo en el acto de 
la ceremonia se reunían ante Dios cónyuges, padrinos y testigos en su 
condición de comerciantes, licenciados, hacendados, esclavos y libertos, 
blancos, criollos y africanos (véase Tamames, 2005), una relación que 
no adquiría el carácter de ocasión, sino que en torno a ella se establecía 
un fuerte «parentesco espiritual», caracterizado en términos religiosos en 
apoyo y protección. Las consecuencias del parentesco espiritual en la as-
censión de determinados miembros de los grupos más bajos hacia sectores 
de mayor jerarquía en la estructura social están por ser abordadas en 
Puerto Príncipe, pero en otras regiones existen evidencias de la tendencia 
de algunos padrinos a dejar parte de sus bienes a los ahijados en los actos 
de última voluntad (Barcia, 2003: 117-119). 

Se trata de una experiencia vital que la Avellaneda, con la frescura de su 
juventud, ha decidido colocar sobre el tapete con esta novela. No es un sim-
ple simulacro la presentación del esclavo, desde una imagen estrechamen-
te relacionada con un obrero asalariado, bajo los términos «campesino», 
«paisano de campo», «labriego» o «caballero». Desde los horizontes cultura-
les del forastero, es, por el contrario, fruto histórico de la cultura de Puer-
to Príncipe, del frecuente amancebamiento entre personas de diferentes 
estatus sociales, cuyas raíces parecen estar en el proceso de conquista y 
colonización. La postura de Vasco Porcayo y su numerosa descendencia, 
todos legitimados como blancos y con títulos de don, podría ser un ejemplo 
representativo en este sentido. De ahí que en algún momento de la trama 
que cuenta se vea precisada a relatar una síntesis del origen de cada uno 
de los personajes, así como las circunstancias, fundamentalmente econó-
micas, que determinaron el lugar que ocupan en el tejido social. 

Así, en el capítulo dos presenta a Teresa: 

Hija natural de un pariente lejano de la esposa de D. Carlos, perdió 
a su madre al nacer, y había vivido con su padre, hombre libertino 
que la abandonó enteramente al orgullo y la dureza de una madras-
tra que la aborrecía. […]. Su altivez natural constantemente herida 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 149

por su nacimiento, y escasa fortuna que la constituía en una eterna 
dependencia, habían agriado insensiblemente su alma, y a fuerza 
de ejercitar su sensibilidad parecía haberla agotado» (pp. 137-138). 

En el tres, cuenta los antecedentes de Enrique Otway, de cómo su padre 
creó fortuna con el contrabando de tejidos, y de la persistencia de los ex-
tranjeros por consolidarse socialmente en la Isla:

 
Jorge Otway fue uno de los muchos hombres que se elevan de la 
nada en poco tiempo a favor de las riquezas en aquel país nuevo y 
fecundo. Era inglés: había sido buhonero algunos años en Estados 
Unidos de la América del Norte, después en la ciudad de La Haba-
na, y últimamente llegó a Puerto Príncipe traficando con lienzos, 
cuando contaba más de treinta años, trayendo consigo un hijo de 
seis, único fruto que le quedara de su matrimonio. 
Cinco años después de su llegada a Puerto Príncipe, Jorge Otway en 
compañía de dos catalanes tenía ya una tienda de lienzos, y su hijo 
despachaba con él detrás del mostrador. Pasaron cinco años más y 
el inglés y sus socios abrieron un soberbio almacén de toda clase 
de lencería. Pero ya no eran ellos los que se presentaban detrás del 
mostrador: tenían dependientes y comisionistas, y Enrique de edad 
de diez y seis años se hallaba en Londres, enviado por su padre con 
objeto de perfeccionar su educación, según decía. Otros cinco años 
transcurrieron y Jorge Otway poseía ya una hermosa casa en una de 
las mejores calles de la ciudad, y seguía por sí solo un vasto y lucra-
tivo comercio […]. Puede el lector dejar transcurrir aún otros cinco 
años y verá a Jorge Otway, rico negociante, alternando con la clase 
más pudiente, servido de esclavos, dueño de magníficos carruajes y 
con todos los prestigios de la opulencia (pp. 141-142).

También en el capítulo tres nos ofrece la historia de Carlota, y como de 
costumbre comienza con sus antepasados más cercanos, su padre, don 
Carlos de B…: «Don Carlos, […], había heredado como sus hermanos un 
caudal considerable, y aunque se casó con una mujer de escasos bienes, 
la suerte había favorecido a esta últimamente, recayendo en ella una he-
rencia cuantiosa e inesperada, con la cual la casa ya algo decaída de D. 
Carlos se hizo nuevamente una de las opulentas de Puerto Príncipe» (p. 
142). Existe una tendencia a la fusión de fortunas en estos años, sirva 
de ejemplo la que se fomenta en la persona de Tomás Pío Betancourt y 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS150

Sánchez-Pereira, cuyo crecimiento seguirá en ascenso hasta el siglo XX y 
que terminará en Dolores Betancourt, popularmente nombrada «señorita 
medio millón» (Tamames, 2002: 176). Como signo de constante inesta-
bilidad –la propia vida de la autora está marcada por esta situación–, del 
ir y volver a la justicia, nos cuenta la Avellaneda acerca de don Carlos: 
«Verdad es que gozó poco tiempo en paz del aumento de su fortuna, pues 
con derechos quiméricos, o justos, suscitole un litigio cierto pariente del 
testador que había favorecido a su esposa, tratando nada menos que anu-
lar dicho testamento. Pero esta empresa pareció tan absurda, y el litigio 
se presentó con aspecto tan favorable para don Carlos, que no se dudaba 
de su completo triunfo» (pp. 142-143).

En lo propiamente familiar indica: «Había muerto ya la señora de B… 
dejando a su esposo seis hijos: Carlota, primer fruto de su unión, era la 
más querida según la opinión general, y debía esperar de su padre consi-
derables mejoras» (p. 143). Y también en este marco nos coloca la autora 
en una triste realidad que subyace en las familias de Puerto Príncipe, 
las enfermedades congénitas, producto del cruzamiento entre parientes 
cercanos: «Eugenio, hijo segundo y único varón [información que augura 
el debilitamiento del patriarcado en esta familia] que se educaba en un 
colegio de La Habana, había nacido con una constitución débil y enfermi-
za» (p. 143), elemento que apunta a concentrar en Carlota la tajada que a 
este correspondería. También en la familia de don Tomás Pío Betancourt 
existe esta sombra, en tanto Fernando, hijo de sus segundas nupcias –con 
la hermana de la primera esposa–, permanece internado en instituciones 
norteamericanas. Otra esperanza, desde el ámbito familiar, de sostener 
el status social, estaba en la posibilidad de que recayeran en Carlota los 
bienes de su tío Agustín de B…, hermano mayor de su padre, «un célibe 
poderoso» (p. 143) que encontraba en ella marcada predilección. 

Ante una lectura somera parecería que son las razones económicas las 
únicas que guían el hilo conductor de las relaciones sociales en el Puerto 
Príncipe de la primera mitad del siglo XIX, cuando un asomo intertextual a 
esta obra pone delante, indistintamente, a patricios y foráneos, a citadinos 
y rurales, a cubanos, españoles, ingleses y africanos…, en un escenario 
en que nada ha de ser visto como superfluo, porque en cada elemento hay 
un poco de ese sistema sígnico al que Clifford Geertz (2003) ha llamado 
«una telaraña de significados». 

Así, geografía, espacio y tejido social, costumbres y leyendas, tradición 
y modernidad decimonónica se entretejen para revelar un documen-
to histórico-cultural que desborda toda ficción para devenir expresión 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 151

identitaria de la cultura camagüeyana. Sab, en diálogo con Una feria de 
la Caridad en 183…, de José Ramón Betancourt, ofrece a las ciencias 
sociales y humanísticas el latir de una región, de las personas que la 
habitan y modifican desde insospechados horizontes culturales. Pocos 
informes de investigación podrían, tal vez por no distanciarse de la ra-
zón inherente al conocimiento científico, revelar un retrato tan íntegro 
y holístico como el que nos entrega Gertrudis Gómez de Avellaneda, sin 
dudas, una de las mayores voces hispanoamericanas del siglo XIX. 

BIBLIOGRAFÍA

ARAÚJO, NARA (1989): «Historia y conflicto del negro en Hugo y la Ave-
llaneda», Cairo, Ana (comp.): Letras. Cultura en Cuba (6), Pueblo y 
Educación, La Habana, pp. 507-524.

BARCIA, MARÍA DEL CARMEN (2003): La otra familia. Parientes, redes y des-
cendencia de los esclavos en Cuba. Casa de las Américas, La Habana.

BETANCOURT CISNEROS, GASPAR (1950): Escenas cotidianas. Dirección de 
Cultura, La Habana.

BUENO, SALVADOR (1989): «Esclavitud y relaciones interraciales en Cecilia 
Valdés», Cairo, Ana (comp.): Letras. Cultura en Cuba (6), Editorial 
Pueblo y Educación, La Habana, pp. 525-544.

CÓRDOVA, FEDERICO DE (1950): «Gaspar Betancourt Cisneros y las Escenas 
cotidianas» (prólogo), Betancourt Cisneros, Gaspar: Escenas cotidia-
nas, Dirección de Cultura, La Habana, pp. 7-18.

CRUZ, MARY (1976): «Sab, su texto y su contexto» (prólogo), Gómez de Ave-
llaneda, Gertrudis: Sab, Editorial Arte y Literatura, La Habana, pp. 
11-120.

FRIOL, ROBERTO (1989): «La novela cubana en el siglo XIX», Cairo, Ana 
(comp.): Letras. Cultura en Cuba (6), Editorial Pueblo y Educación, 
La Habana, pp. 463-486.

GEERTZ, CLIFFORD (2003): «Descripción densa: hacia una teoría interpre-
tativa de la cultura», Bohannan, Paul y Mark Glazer: Antropología. 
Lecturas, Editorial Félix Varela, La Habana, pp. 547-568.

GÓMEZ DE AVELLANEDA, GERTRUDIS (1976): Sab. Editorial Arte y Literatura, 
La Habana.

GRASS GALLO, ÉLIDA (2002): Textos y abordajes. Editorial Pueblo y Educa-
ción, La Habana.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS152

MARTÍ, JOSÉ (1975): «Céspedes y Agramonte», Obras completas, t. IV, Edi-
torial de Ciencias Sociales, La Habana, pp. 358-362.

 (1975): «Tres libros – Poesías americanas – Carolina Freyre 
– Luisa Pérez – La Avellaneda – Las mexicanas en el libro – Tarea 
aplazada», Obras completas, t. VIII, Editorial de Ciencias Sociales, La 
Habana, pp. 301-312. 

POGOLOTTI, MARCELO (1962): El camino del arte. Consejo Nacional de Cul-
tura, La Habana.

RODRÍGUEZ MANSO, HUMBERTO (2005): La Peregrina. Un siglo de anhelado 
regreso. Editorial Ácana, Camagüey.

TAMAMES HENDERSON, MARCOS A. (2002): «Identidad en la Plaza de San 
Francisco», Cento, Elda (comp.): Cuadernos de historia principeña 
(2), Editorial Ácana, Camagüey, pp. 156-173.

 (2007): «La ciudad en Una feria de la Caridad en 183… de 
José Ramón Betancourt», Antenas (20), Camagüey, pp. 44-50.

 (2012): «Puerto Príncipe: comercio marítimo e identidad cul-
tural», La cofradía de los signos urbanos, Editorial Ácana, Camagüey.

VARONA, ENRIQUE J. (1989): «Cómo ha de estudiarse la literatura», Cairo, 
Ana (comp.): Letras. Cultura en Cuba (6), Editorial Pueblo y Educa-
ción, La Habana, pp. 49-51.

WOOD, YOLANDA (1989): «Urbanismo, arquitectura y sociedad habaneras 
en Cecilia Valdés», Cairo, Ana (comp.): Letras. Cultura en Cuba (6), 
Editorial Pueblo y Educación, La Habana, pp. 563-572.



153 |

APUNTES PARA LA HISTORIA  
DE LOS ESTUDIOS ANTROPOLÓGICOS  

EN EL CENTRO DE CUBA

Gema Valdés Acosta

Los estudios antropológicos en el centro de Cuba tienen una tradición 
significativa para las ciencias sociales y humanísticas. En este trabajo pre-
tendemos dar un panorama histórico que permita comprender sus ante-
cedentes, así como sus particularidades, ajustadas al contexto histórico en 
el que se han desarrollado.

Con los resultados logrados por las investigaciones de historia regio-
nal y de los estudios culturales, se han esbozado las regularidades de 
estos complejos procesos y su integración en la historia de la nación 
cubana. Las artes, la educación y los intereses científicos están susten-
tados por las estructuras de la economía y la sociedad de una región 
determinada.

Hemos organizado el material atendiendo a tres etapas fundamentales 
en el desarrollo de los estudios vinculados a la antropología en nuestra 
región: el siglo XIX y principios del XX, los primeros balbuceos; la segunda 
mitad del siglo XX, con una etapa muy bien demarcada a partir de la fun-
dación de la Universidad Central Marta Abreu de Las Villas, y la situación 
actual de esta área científica en la región.

ANTECEDENTES EN EL SIGLO XIX  
Y PRINCIPIOS DEL XX

Es importante señalar que en el siglo XIX fue muy intensa la vida edito-
rial de la región central, ya que, solamente en la actual provincia Villa 
Clara, fueron editados ochenta y un textos (O’Farril et al., 2010: 141). 
Esta situación estimuló marcadamente la elaboración de libros en dife-
rentes áreas del conocimiento, entre ellas la descripción de costumbres 
y tradiciones regionales. Significativa en este sentido fue una obra de 
«lexicografía escondida», de 1854, de Rodrigo de Bernardo y Estrada, 
publicada en Sagua la Grande. Su Manual de agrimensura cubana se 
dirige principalmente a satisfacer requerimientos de los practicantes de 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS154

esa profesión,1 tan importante en las tareas agrícolas, según declaración 
del autor en el prólogo al libro (Bernardo, 1854: 1). No obstante no se 
restringe a la terminología especializada de la agrimensura, sino que se 
adentra en el vocabulario popular relacionado con ella; en sus comenta-
rios –de muy buen tino lexicográfico, ha de reconocerse– no faltan notas 
históricas o curiosas, sirva de ejemplo la misma primera entrada:

ABALLADO. — Abatido. Abatir. En el monte vírgen, se llama así el pa-
rage en que se notan ramajos abatidos contra el suelo, bien sea por 
haberse echado algún animal, ó por traficar alguno ó algunos ne-
gros cimarrones los cuales, para desorientar á sus perseguidores 
llamados arranchadores, no cortan rama alguna en sus correrías 
por temor de ser descubiertos, y solo van quebrando ó abatiendo 
las ramas tiernas y arbustos para abrirse paso.

Como vemos, junto a la información terminológica encontramos des-
cripciones de costumbres de época, de gran interés para la antropología 
histórica y social del siglo XIX regional y nacional.

Ya en el siglo XX hay varios libros de interés que pueden considerarse 
antecesores de los estudios antropológicos. Casi todos están permeados 
por ideas del romanticismo ante las tradiciones populares. Entre dichos 
enfoques están las descripciones de las especificidades y variaciones de 
las manifestaciones populares, la aceptación del inconsciente cultural y 
la importancia de la sensibilidad del pueblo, objeto de atención de estas 
obras, entre las que se encuentran Tradiciones y leyendas villaclareñas, 
de Manuel García Garófalo (1925), y Tradiciones villaclareñas, de Anto-
nio Berenguer y Sed (1929).

LA FUNDACIÓN DE LA UNIVERSIDAD CENTRAL  
MARTA ABREU DE LAS VILLAS

Con la fundación de la Universidad Central Marta Abreu de Las Villas, en 
1952, se dio un impulso a las descripciones etnológicas y folclóricas. En 
esta época se destacan dos figuras que comienzan estos trabajos, pero que 
solamente tienen su verdadera repercusión con el triunfo de la Revolución. 

1 Como lo comenta el autor en la carta de solicitud de autorización para publicación 
(24 de octubre de 1850), relacionada al comienzo de la obra: «Es un trabajo que 
puede encontrar acojida entre los inteligentes, mucho mas para facilitar á los nue-
vos profesores [entiéndase los que profesan la Agrimensura] el cumplido desempeño 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 155

Ellos son el intelectual multifacético Samuel Feijóo y la lingüista Ruth 
Goodgall de Pruna. Es interesante señalar que estos estudiosos tenían se-
rias confrontaciones personales en su labor universitaria, quizás por sus 
personalidades totalmente antagónicas. Sin embargo, el desarrollo histórico 
de las líneas que desarrollaron los ha unido al cabo del tiempo.

LOS ESTUDIOS DE LAS TRADICIONES POPULARES:  
UN NO ACADÉMICO REVOLUCIONA LA ACADEMIA

Samuel Feijóo Rodríguez (1914-1992) fue folclorista, etnólogo, editor, 
poeta, es decir, un intelectual multifacético, de formación autodidacta. 
Comenzó a escribir poesía y narrativa alrededor de 1930, ganó premios, 
fundó revistas, exploró lo popular desde dentro y llevó su espíritu total-
mente libre a la Universidad Central Marta Abreu de Las Villas a finales 
de la década de los cincuenta del siglo XX. Su obra como investigador y 
como editor fue inmensa en este centro hasta finales de la década de 
los sesenta. Fundó y estuvo al frente de la Dirección de Investigaciones 
Folklóricas, y desde aquí practicó una política editorial de primer nivel 
para los estudios de tradiciones populares en la región. Sus intenciones 
están explícitamente declaradas en el primer libro que, en 1959, sale a la 
luz bajo el sello de la editorial del Departamento de Estudios Hispánicos 
de la Universidad Central. Se trata de Ayer de Santa Clara, de Florenti-
no Martínez, texto que incluye tradiciones, leyendas, creencias, anécdo-
tas, pregones, dichos y refranes populares, y que, bajo la clasificación de 
«Folklore regional», Feijóo presenta con estas palabras:

Con la publicación Ayer de Santa Clara, de Florentino Martínez, la 
Biblioteca Folklórica de la Universidad Central de Las Villas inicia 
la serie de publicaciones de la Dirección de Investigaciones Folkló-
ricas, donde se irá recogiendo, en múltiples maneras, el saber del 
pueblo: tradiciones, leyendas antiguas y las presuntas modernas, su 
pasado tanto como su presente, sus fantasías, cuentos, cosmogo-
nías, poesías, dichos, costumbres, diversiones, etc., en su totalidad, 
o, por lo menos, a eso aspiramos, con todas nuestras fuerzas tena-
ces y tirantes. La necesidad del país de verse completado con este 
tipo básico y decisivo de indagación y búsqueda de lo que pudiera 

de una facultad de que á veces depende inmediatamente la conclusión de pleitos 
entre las familias; y como sea preciso dar al público dichos trabajos por medio de la 
Prensa» (Bernardo, 1854: 4).



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS156

llamarse antropología del ser cubano, dando su rostro esencial y 
único, se cumplirá, con variado estilo, en este centro de cultura 
villareño. El trabajo está iniciado; la decisión es profunda (Feijóo, 
1959: contraportada).

En solamente ocho años, la labor de esta Biblioteca Folklórica incluyó la 
publicación de libros como Los trovadores del pueblo, Cuentos populares 
cubanos, Refranes, adivinanzas, dicharachos, trabalenguas, cuartetas y 
décimas antiguas de los campesinos cubanos, Mitos y leyendas en Las 
Villas (todas recopilaciones de Feijóo), y Folklore del niño cubano, de Con-
cepción Alzola, Donde canta el tocoloro, de Leoncio Yáñez, y Remedios y 
supersticiones en Las Villas, de José Seoane.

Mención aparte merecen los artículos de la revista Islas,2 fundada tam-
bién por Samuel Feijóo en 1958 (la dirigió hasta 1968), y que aún está 
vigente. Aunque es una revista donde se evidencian contradicciones en su 
política editorial, junto a los grandes intelectuales de la época, como José 
Lezama Lima y Cintio Vitier, se conjugaban artículos de poetas popula-
res, artesanos en yarey, entierros en zonas rurales, juegos infantiles, dibu 
jos de pintores populares, bordadoras, profesiones urbanas y rurales como 
el barbero del campo, etc. Un gran estudioso de Feijóo, Virgilio López 
Lemus, al referirse a estos años, en su artículo «Islas, Signos y Feijóo: lo 
insólito y lo contextual» (1996), refiere:

Hasta el número 30, de julio-septiembre de 1968, el desarrollo, la 
evolu ción de Islas, permite definir cuáles son los criterios editoriales 
feijoseanos, que guardan relación indudable (de fondo, de contenido 
e incluso de forma) con su poética o sea, con el sistema creativo que 
mueve la intensa y profusa obra de Feijóo. Esos criterios de editor 
pueden resumirse en:

1. Búsqueda de lo anticonvencional.
2. Libertad e imaginación, que no son portadores de anarquía, 

pero sí de amplitud formal y de contenidos.
3. Variedad dentro del perfil que implica ser más una revista de 

cultura general que literaria.
4. Creatividad que se apoya en la imagen, en el grabado sin már-

genes, corondeles u otros encasillamientos de la disposición de 
los textos y gráficos.

2  Véase Fernández y Gutiérrez, en esta compilación.



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 157

5. Imaginación de diseño, muy vincula do con un grabado que se 
independiza del carácter ilustrador (aunque algunas veces lo 
recupere, sobre todo cuando se insertan fotografías), con valor 
per se dentro de una publicación cada vez más dedicada a la 
divulgación de textos teóri cos, a la compilación folclórica como 
la gráfica.

6. Medio para dar a conocer la obra propia del director, quien des-
de el número 2 de Islas convierte en tradicional la inclusión de 
sus textos, dibujos y fotografías (absolutizados en Signos con los 
ejemplares que dedica a su autobiografía El sensible zarapico).

7. Medio para presentar a nuevos autores, sobre todo los poetas, y 
para recopilaciones de materiales de la cultura popular tradi-
cional, preferentemente de carácter oral.

8. Búsqueda de “lo original” de la gráfica y de la poesía univer-
sales.

Después de su salida de la revista Islas, Feijóo llevó sus estudios de las 
tradiciones populares a la revista Signos, la cual fundó en 1969 y dirigió 
hasta su muerte. En Signos desplegó una descomunal energía en la des-
cripción de la sabiduría del pueblo. De esta etapa no encontramos mejores 
palabras que las dichas por el ya citado López Lemus (1996):

Signos “en la expresión de los pueblos”, según reza su lema o subtí-
tulo, es una continuación superada, aún más libre y creativa, de los 
últimos cinco números de Islas publicados por Feijóo. Ahora él es el 
Director, pero tam bién el editor, único redactor, corrector de estilo, 
diseñador, emplanador y a ratos mecanógrafo, que com partía la labor 
de gestión de nuevos números con la revi sión de pruebas de imprenta 
de los números que se iban procesando. A la par escribía y pintaba; 
compilaba y “re creaba” el folclor campesino, formaba antologías y se 
en contraba en los sitios en que menos se esperaba. Nunca antes se 
había visto una fiebre de creatividad tan multifacética entre los es-
critores cubanos, salvo en las intensidades de creación de José Martí, 
Fernando Ortiz, Alejo Carpentier o José Lezama Lima.

La magna obra de Samuel Feijóo, autodenominada por él como «antro-
pología del ser cubano», es de primer nivel de jerarquía, más teniendo en 
cuenta las condiciones en que se desarrolló. No solamente recogió el acer-
vo popular de la región central de Cuba, fotografió él mismo costumbres,  



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS158

oficios, ceremonias funerarias del campo cubano, sino que también pu-
blicó obras de trascendental valor para la teoría del estudio de la socie-
dad cubana. Esta Biblioteca Folklórica se complementaba con otros textos 
también de gran importancia para los estudios de la identidad cubana, 
publicados bajo el auspicio de la Dirección de Publicaciones de la Uni-
versidad Central, que el propio Feijóo dirigía. Así salieron a la luz libros 
como Historia de una pelea cubana contra los demonios y Africanía de la 
música folklórica de Cuba, de Fernando Ortiz.

La formación teórica de Feijóo es ecléctica e incalificable, no se puede 
encasillar. Su visión combina sincronía y diacronía, variaciones y unidad, 
espíritu y ciencia, en fin, un concepto propio e irrepetible de los saberes 
populares. No podemos aplicarle un patrón de corrientes antropológicas 
determinado, pues bebía de muchas fuentes y se nutría de todas.

FRANZ BOAS, EDWARD SAPIR, KENNETH PIKE  
Y EUGENE NIDA LLEGAN AL CENTRO DE CUBA:  

LAS LENGUAS BANTÚES SUSTITUYEN LOS EJEMPLOS GRIEGOS

Otra figura precursora, en este caso de la antropología lingüística, fue 
la profesora de la Universidad Central Marta Abreu de Las Villas Ruth 
Goodgall de Pruna.

Nació en Estados Unidos en 1918, y murió en La Habana en 2002. Rea-
lizó sus estudios en Detroit. Luego viajó a Nueva York y asistió a cursos en 
la Universidad de Columbia. En 1940 se trasladó con su esposo cubano 
a la ciudad natal de este, Sancti Spíritus, donde fundó una escuela para 
la enseñanza del idioma inglés, la Goodgall’s English Academy, y durante 
estos años aprendió el español. 

En el año 1952 fue contratada por la Universidad Central para impar-
tir clases de inglés. Esta decisión abre para ella una etapa clave en lo 
personal y en el papel que desempeñaría en la historia de la lingüística 
en Cuba, etapa que serviría para un desarrollo de la sociolingüística y 
la antropología lingüística de la región y para establecer líneas de inves-
tigación que, aún en el siglo XXI, están vigentes. En los veranos de 1957 
y 1958 asistió en la Universidad de Michigan a cursos que impartían 
allí renombrados lingüistas de diferentes países, y participó en varios 
seminarios científicos. Al triunfar la Revolución, comenzó a realizar de 
manera sistemática investigaciones lingüísticas y a entrenar a un grupo 
de alumnos en estas tareas, labor que prosiguió durante varios años y 
que llevó a cabo en varias zonas del país. Comenzó entonces a impartir 
clases de Lingüística General bajo las ideas de la antropología cultural 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 159

norteamericana, refrendada por las líneas de Franz Boas, Edward Sapir, 
Kenneth Pike y Eugene Nida.

Los programas que concibió para la enseñanza de la lingüística en la 
década de los sesenta del siglo XX evidencian una evolución muy marca-
da y rápida en sus concepciones antropológicas llevadas a la lingüística. 
Formada en un estructuralismo norteamericano cultural, alejado de la 
tradición europeísta del griego y el latín, y ejemplificada con hechos lin-
güísticos de las lenguas indígenas norteamericanas, como el hopi, conjugó 
en sus conferencias y clases prácticas categorías como sistema, estructu-
ra, código con las del funcionalismo de la Escuela de Praga, traído a la 
universidad a través de las conferencias de los checos J. Trnka y J. Dubsky. 
Comenzaron a incluirse en los análisis lingüísticos elementos como las 
variables sociológicas y las actitudes de los hablantes ante los hechos del 
habla y, lo que es muy significativo, el manejo de la categoría de intercul-
turalidad y sus repercusiones lingüísticas. 

EL AÑO 1969 Y LA ZAFRA DEL 70: LA NUEVA UNIVERSIDAD  
Y LOS ESTUDIOS ANTROPOLÓGICOS

El año 1969 fue muy significativo: la carrera de Letras de la Universidad 
Central de Las Villas sale de sus aulas tradicionales, y profesores y estudian-
tes conviven en la ciudad de Trinidad durante varios meses, para realizar 
trabajos de historia, lingüística y tradiciones populares con una concepción 
holística, integrada y con los primeros atisbos de la corriente gramsciana 
que comenzaba a conocerse en Cuba, no sin grandes discusiones. Ya Feijóo 
había salido de la universidad. El Departamento de Estudios Folklóricos 
estaba adscrito ahora a la Facultad de Humanidades y era dirigido por Cari-
dad Regina García. Sin embargo, los estudios de tradiciones populares con-
tinuaron desarrollándose a través de un joven grupo de investigadores que 
asistían a cursos de Etnología y Folklore bajo la dirección de Argeliers León 
e Isaac Barreal. En esta etapa, Goodgall de Pruna orientó a sus estudian-
tes cumplir dos tareas importantes: formar equipos con los no lingüistas y 
transcribir, transcribir, transcribir. El objeto de interés eran las tradiciones 
populares y su vocabulario: zapateros, panaderos, bordadoras, cocineras, 
tabaqueros, pregoneros, e incluso niños y sus juegos fueron estudiados, y 
sus repertorios lexicales eran organizados por los valores semánticos que 
los propios hablantes declaraban. Con esta perspectiva metodológica sur-
gió un problema que quizás no fue previsto cuando se inició la prolongada 
estancia en Trinidad: el contacto histórico, demográfico y cultural con las 
lenguas africanas había repercutido en el vocabulario que era recogido, que 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS160

también fue vinculado a ciertas características fonéticas trinitarias. Fue 
entonces que la mirada de Goodgall de Pruna se focalizó hacia el elemento 
africano en la variante cubana del español.

La zafra de 1969-1970 permitió un acercamiento, de un año completo 
de trabajo de campo, en zonas de asentamiento de descendientes de es-
clavos, para los jóvenes que se formaban en el estudio de las tradiciones 
populares. La convivencia con los habitantes del barrio La Guinea, de 
Santa Isabel de las Lajas, Cienfuegos, provocó un salto cualitativo en la 
antropología lingüística del centro de Cuba.

En los primeros años de la década de los setenta, la profesora Goodgall 
de Pruna asesoró varios trabajos de diploma de la carrera de Letras sobre 
los legados de lenguas africanas en Cuba (bantúes, efik y yoruba). Estos 
constituyen los primeros resultados científicos acerca de la permanencia 
de contactos de lenguas africanas en el Caribe con una perspectiva de 
análisis al más alto nivel metodológico de la época. Entre dichos trabajos 
de diploma se destacan: «Remanentes de una lengua africana utilizada 
por la sociedad secreta de los abakuá en Cuba», de Judith Quesada Mi-
randa (1971), «Descripción de los remanentes de lenguas bantúes en la 
ciudad de Santa Isabel de las Lajas», de Gema Valdés Acosta (1971), «Re-
manentes lingüísticos bantúes en el habla de un afrocubano», de Israel 
Crego Gómez (1972) y «Remanentes lingüísticos munsundis: un estudio 
descriptivo», de José F. García González (1972). Todavía hoy asombra a 
los lingüistas interesados en los fenómenos afroiberoamericanos que, ya 
en 1971, se establecieran en Santa Clara ideas similares a las propues-
tas, en 1974, por el lingüista español Germán de Granda. No es exage-
rado señalar que estas investigaciones demarcan una nueva fase en la 
historia de la lingüística regional y nacional. Autores extranjeros, como 
el alemán Mathias Perl (1997: 514), la valoran de la siguiente forma: «El 
trabajo de campo en la lingüística solo empieza en los años 60 y 70 de 
nuestro siglo en la Universidad Central de Las Villas en Santa Clara bajo 
la dirección científica de la Doctora Ruth Goodgall de Pruna».

El programa que impartió Goodgall de Pruna en el curso 1970-1971, en la 
asignatura Seminario de Lingüística, sobre las lenguas bantúes y sus carac-
terísticas, se considera actualmente el único relacionado con las lenguas afri-
canas desarrollado en una universidad cubana o, por lo menos, el primero.

De estos últimos años fue significativa su intervención polémica y con-
tundente en una mesa redonda celebrada dentro del encuentro de lin-
güística hispánica realizado en 1989 en La Habana, donde por primera y 
única vez se reunieron Germán de Granda, José Joaquín Montes Giraldo 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 161

y Juan Miguel Lope Blanch. En esa ocasión se discutió sobre el nivel de 
presencia de las lenguas africanas e indígenas en el español de América. 
Las posiciones iban desde una sobrevaloración (Granda) hasta una sub-
valoración (Lope Blanch). La posición de la doctora Goodgall, basada en 
las investigaciones realizadas en la Universidad Central que, desgraciada-
mente, eran ignoradas en esa época por los insignes visitantes, estableció 
por primera vez en el mundo de la lingüística hispánica una nueva visión 
del estudio del legado africano en nuestra modalidad lingüística.3

De forma paralela, el Departamento de Investigaciones Folklóricas con-
tinuaba publicando sus resultados a través de Islas y de sus propias im-
presiones. Durante el año 1971, editó una serie de valiosos folletos, como 
«Acerca de la investigación realizada en el barrio La Guinea de Lajas sobre 
el Casino de Congos San Antonio», de Rosalía García Herrera, y «Decimis-
tas populares de Lajas», de Emilia Sánchez Herrera.

A finales de la década de los setenta desaparece el Departamento de In-
vestigaciones Folklóricas y, con él, una parte de la historia de los estudios 
feijoseanos y de tradiciones populares del centro de Cuba. Sin embargo, 
las revistas Islas y Signos se mantienen todavía, cada una con su propia 
personalidad, en el panorama de la antropología en la región.

Las ideas fundacionales de Samuel Feijóo y Ruth Goodgall continúan 
madurando en el siglo XXI. En 1999 se inaugura la Licenciatura en Estu-
dios Socioculturales en Cienfuegos, con el objetivo de crear una carrera 
multidisciplinar –incluye, además de la animación sociocultural, la psico-
logía social, la sociología de la cultura y la antropología sociocultural– que 
atendiera lo referido a la sociedad y la cultura, a través de gestores. En el 
año 2001 se abre esta carrera en la Universidad Central de Las Villas, con 
las mismas características. En 2016 lo hace Gestión Sociocultural para el 
Desarrollo, la cual incluye, en su Plan E, la asignatura Antropología So-
ciocultural. Esta trayectoria evidencia una etapa de mayor teorización en 
los estudios antropológicos, ya que varias carreras se aproximan a reali-
dades socioculturales bajo miradas diferentes, con diversas posiciones, de 
acuerdo a los programas de estudio y a la formación de cada docente. Esta 
paradójica diversidad ha traído como consecuencia un atomismo en las 
investigaciones actuales en la región central, y la confrontación necesaria 
se hace esperar. No obstante, a través de proyectos investigativos de pro-
fesores y estudiantes universitarios –de Sociología, Gestión Sociocultural, 

3 Específicamente sobre los estudios linguisticos en la región central, véase Valdés 
Acosta y Reyes Perera (2013).



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS162

Letras, Periodismo–, de vínculos con los sectoriales de Cultura que abor-
dan las tradiciones populares, se han continuado, con diferentes niveles 
conceptuales y empíricos, los acercamientos a las culturas populares, los 
factores de identidad del cubano y los procesos de conformación regional. 
En especial, se exploran las religiones populares de origen africano, el 
léxico de profesiones y oficios, los tabúes en la sociedad cubana actual, 
la fraseología de la tercera edad, los componentes etnolingüísticos en la 
región central de Cuba, literatura regional y valores antropológicos, la mu-
jer y sus autorregulaciones sociales, los vínculos entre economías locales 
y nominaciones, la antroponimia y sus vínculos con región y época, así 
como aspectos del desarrollo local, políticas comunitarias y la evolución 
de las estructuras familiares en la región.

Por la función dentro de las carreras universitarias donde se insertan, 
las líneas antropológicas más desarrolladas actualmente son la cultural y 
la lingüística. El origen heterogéneo de sus bases teóricas y metodológicas 
confiere una amplia gama de posiciones a los estudios que se realizan. 
En los materiales que se manejan suelen aparecer autores de las más 
variopintas escuelas antropológicas: el particularismo histórico de Franz 
Boas, la escuela francesa (Emile Durkheim), el estructuralismo cultural 
norteamericano (Edward Sapir), el funcionalismo inglés (Bronislaw Mali-
nowski) y, por supuesto, las escuelas marxistas, entre las cuales aparecen 
los criterios sobre el folclor de Antonio Gramsci. A partir de esta producti-
va amalgama, se han enfrentado los hechos de la realidad social con bases 
que parten de: el respeto a las tendencias reivindicadoras de los actores 
sociales en toda su diferenciación activa y constructiva; el respeto a la di-
versidad para luchar contra criterios «colonialistas» de sistemas culturales 
superiores; el respeto al diálogo científico y emocional entre antropólogo 
e informante. Así se han formado y están desarrollándose los estudios 
antropológicos en la región central de Cuba.

BIBLIOGRAFÍA

ALZOLA, CONCEPCIÓN (1961-1962): Folklore del niño cubano, 2 tomos. Uni-
versidad Central de Las Villas, Santa Clara.

BERENGUER Y SED, ANTONIO (1929): Tradiciones villaclareñas. Imprenta y 
Papelería de Rambla, Bouza y Company, La Habana.

BERNARDO ESTRADA, RODRIGO DE (1854): Manual de agrimensura cubana. 
Imprenta de la Hoja Económica, Sagua la Grande.



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 163

CREGO GÓMEZ, ISRAEL (1972): «Remanentes lingüísticos bantúes en el ha-
bla de un afrocubano», tesis de licenciatura, Universidad Central de 
Las Villas.

FEIJÓO, SAMUEL (1959): [Contraportada], Martínez, Florentino: Ayer de 
Santa Clara, Dirección de Investigaciones Folklóricas, Universidad 
Central de Las Villas, Santa Clara.

, comp. (1960): Los trovadores del pueblo. Dirección de In-
vestigaciones Folklóricas, Universidad Central de Las Villas, Santa 
Clara.

, comp. (1960): Cuentos populares cubanos. Dirección 
de Investigaciones Folklóricas, Universidad Central de Las Villas, 
Santa Clara.

, comp. (1961): Refranes, adivinanzas, dicharachos, traba-
lenguas, cuartetas y décimas antiguas de los campesinos cubanos. 
Dirección de Investigaciones Folklóricas, Universidad Central de Las 
Villas, Santa Clara.

 comp. (1965): Mitos y leyendas en Las Villas. Dirección de 
Investigaciones Folklóricas, Universidad Central de Las Villas, Santa 
Clara. 

GARCÍA GARÓFALO, MANUEL (1925): Tradiciones y leyendas villaclareñas. La 
Nacional, La Habana.

GARCÍA GONZÁLEZ, JOSÉ F. (1972): «Remanentes lingüísticos munsundis: 
un estudio descriptivo», tesis de licenciatura, Universidad Central de 
Las Villas [Resumen en Islas (44), 1973, pp. 193-246].

GARCÍA HERRERA, ROSALÍA (1971): «Acerca de la investigación realizada en el 
barrio La Guinea de Lajas sobre el Casino de Congos San Antonio», 
Serie 1, Departamento de Investigaciones Folklóricas, Facultad de 
Humanidades, Santa Clara, pp. 13-24.

LÓPEZ LEMUS, VIRGILIO [1996]: «Islas, Signos y Feijóo: lo insólito y lo contex-
tual», www.revistasignos.com/historia/islas-signos-y-feijoo-lo-insoli 
to-y-lo-contextual/

MARTÍNEZ, FLORENTINO (1959): Ayer de Santa Clara. Dirección de Investi-
gaciones Folklóricas, Universidad Central de Las Villas, Santa Clara.

O’FARRILL, ARELYS, ELENA YEDRA, HERNÁN VENEGAS ET AL. (2010): Síntesis 
histórica provincial. Villa Clara. Editora Historia, La Habana.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS164

PERL, MATHIAS (1997): «El estudio del español de América por filólogos ale-
manes», Transfer. Ubersetzen. Dolmetschen. Interkulturalität, Edi-
ciones Peter Lang, Granz, pp. 511-518. 

QUESADA MIRANDA, JUDITH (1971): «Remanentes de una lengua africana 
utilizada por la sociedad secreta de los abakuá en Cuba», tesis de 
licenciatura, Universidad Central de Las Villas. [Resumen en Islas 
(45), 1973, pp. 143-246]. 

SÁNCHEZ HERRERA, EMILIA (1971): «Decimistas populares de Lajas», Serie 1, 
Departamento de Investigaciones Folklóricas, Facultad de Humani-
dades, Santa Clara, pp. 4-12.

SEOANE, JOSÉ (1962): Remedios y supersticiones en Las Villas. Dirección de 
Investigaciones Folklóricas, Universidad Central de Las Villas, Santa 
Clara.

VALDÉS ACOSTA, GEMA (1971): «Descripción de los remanentes de lenguas 
bantúes en la ciudad de Santa Isabel de las Lajas», tesis de licencia-
tura, Universidad Central de Las Villas.

 y R. Reyes Perera (2013): Los estudios lingüísticos en el cen-
tro de Cuba. Historia y bibliografía (1854-2012). Universidad Central 
de Las Villas, Santa Clara (libro digital).

YÁÑEZ, LEONCIO (1963): Donde canta el tocoloro. Dirección de Investigacio-
nes Folklóricas, Universidad Central de Las Villas, Santa Clara.

 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 165

INVESTIGACIONES  
DEL GRUPO CANARIO-CUBANO  

DE CONTRAMAESTRE (SANTIAGO DE CUBA) 
Y LA REVISTA BATEY

Surymaday Fernández Martínez1

El grupo de investigación canario-cubano de Contramaestre fue creado 
en 1993 y tuvo como correlato el Congreso Mundial de Migraciones y 
Sincretismo Cultural, celebrado en la ciudad de Santiago de Cuba en 
1994.2 Pero no es hasta octubre de 1995 que comienza a funcionar, al 
amparo de un proyecto colectivo de financiación española titulado «lden-
tidad, endogamia étnica y adaptación sociocultural del inmigrante cana-
rio en Cuba» (Galván, 1995a), bajo la dirección del doctor José Alberto 
Galván Tudela y con la participación de la doctora Carmen M. Barreto 
Vargas y los alumnos de la Universidad de La Laguna José Luis Cruz 
y María del Carmen Mateo López. Por la parte cubana, participarían 
el licenciado Juan Carlos Rosario Molina y el máster Guillermo Sierra 
Torres, de la Universidad de Oriente, y los directores de los museos de 
Taguasco y Cabaiguán, A. González Ventura y Mario Luis López Isla,3 
ambos de ascendencia canaria.4 

Este proyecto realizó trabajo de campo durante dos meses en la provin-
cia de Sancti Spíritus (Cabaiguán, Zaza del Medio, Guayos y Taguasco), 

1 El presente artículo, publicado originalmente en Batey. Revista Cubana de Antro-
pología Sociocultural, 2018: 11 (2), pp. 49-66, fue redactado por su autora a par-
tir de los informes de investigación del grupo canario-cubano de Contramaestre, 
coordinado por el doctor José Alberto Galván Tudela, Universidad de La Laguna, 
Tenerife, y los profesores Juan Carlos Rosario Molina y Guillermo Sierra Torres, 
de la Universidad de Oriente. Reajustado para esta compilación con el permiso de 
los editores de Batey.

2 Véanse Rosario y Sierra, 1994.
3 Este autor publicaría un conjunto de libros sobre temas cabaiguanenses, desta-

cando entre ellos uno sobre el tabaco y otro de contenido folclórico (López Isla, 
1998 a y b).

4 Eventualmente, se incorporaron otros investigadores de Camagüey y Palma So-
riano, como Pedro Martínez Acosta (1994, 1995), Manuel Oliva Sirgo y David 
González Gross (1995).



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS166

zona estimada de mayor concentración de inmigrantes canarios en Cuba, 
junto a Santa Clara, y contó con el apoyo institucional del Instituto Supe-
rior Pedagógico de la provincia. 

ESTUDIO DE LOS PROCESOS ADAPTATIVOS  
SOCIOCULTURALES DE LOS CANARIOS EN CUBA

Hasta 1990, los demógrafos e historiadores que habían estudiado el fenó-
meno migratorio canario-cubano solo se habían enfocado en sus dimen-
siones y características –a partir de fuentes tanto canarias como cubanas 
(censos, padrones, archivos parroquiales, registros de viajeros)–, desta-
cando el papel de los canarios en la fundación de ciudades, los sectores 
y actividad económica a la que se dedicaron, el sistema de contrata, el 
papel de las remesas o el efecto de la migración a Cuba sobre el naciona-
lismo canario. No es hasta la década de los noventa cuando algunos his-
toriadores canarios ensayan introducirse en el estudio de las relaciones 
interétnicas de los canarios con los afrocubanos, y los etnógrafos e histo-
riadores cubanos comienzan a analizar aspectos poblacionales derivados 
de la endogamia étnica (Galván, 1995a: 37-49).

La nueva investigación estuvo orientada a mostrar otra forma de concebir 
el proceso migratorio, a través de una mirada antropológica caracterizada 
por una fuerte sensibilidad hacia la complejidad de los fenómenos sociocul-
turales, el sentido de la diversidad y la integración de la información históri-
ca y la oralidad obtenida a través de la observación participante.

Muchos de aquellos trabajos históricos solo otorgaron especial atención al 
volumen de emigrantes, considerados una unidad discreta, aislable, es decir, 
un conjunto de individuos sin relación entre sí, con los que residían ya en 
América y con los que emigraron después. Sin embargo, la antropología con-
sidera la migración un fenómeno sistémico, donde no solo se produce expul-
sión de población, sino a la vez regreso de emigrantes, remesas económicas, 
incorporación y recreación de valores acogidos allende los mares, acercándo-
se a través del estudio de las redes migratorias. Analizado así, el sentido de 
la emigración y el papel de las remesas cobran nueva luz, de tal modo que, 
incluso, la migración misma puede llegar a constituir un patrón sociocultu-
ral de carácter más o menos secular, una estrategia socioeconómica de las 
poblaciones insulares. Por ello esta investigación concedió importancia tanto 
a los emigrantes canarios en Cuba como a aquellos que regresaron. 

Por otra parte, los antropólogos son conscientes de los marcos globales 
del proceso, pero prevalece el análisis del microproceso y sus variaciones. 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 167

Dan importancia a la cuantificación, pero más aún a la reflexión cualita-
tiva. Tienen en cuenta las cifras, pero su centro de investigación gira en 
torno a las voces, experiencias y comportamientos de los emigrantes, tal 
como las transmiten ellos y las contrastan otros.

En segundo lugar, muchos de los trabajos que estudiaron el papel de los 
canarios en la gesta americana reducían el análisis a la «genealogía de los 
grandes hombres americanos con sangre canaria», una especie de biolo-
gización de la cultura canaria. No analizaron el papel «histórico» de indi-
viduos, emigrantes o descendientes de ellos, como portadores genéticos 
de la canariedad, sino como representantes «expresivos» de la reproduc-
ción, transformación o adaptación de la cultura que llevaron los canarios a 
Cuba. Lo mismo sucede cuando se ha estudiado el fenómeno migratorio en 
términos de presencia, aportes o, más expresamente, «herencia» o «huella 
canaria» en América, propia de la etnografía soviética, que tanto influía en 
los intelectuales cubanos de aquellos años (Galván, 1995a: 37-49).

Estos planteamientos parecían dar a entender, por una parte, que la 
cultura canaria constituía solamente un conglomerado o suma aditiva de 
rasgos y tradiciones culturales y, por otra parte, que los canarios en los 
procesos de difusión de su cultura a América actuaron como si aquella 
fuera idéntica en cada isla. En este sentido, sin negar la existencia de un 
flujo cultural interinsular, se tuvo la certeza de que en Canarias cada isla 
generó su propia creatividad cultural en base a la articulación de un con-
junto diferenciado de tradiciones y una adaptación propia a un ecosistema 
específico (Galván, 1995a: 37).

Por tanto, el nuevo proyecto de investigación tuvo en cuenta que la cul-
tura canaria es un sistema cultural abierto y cambiante, con una enorme 
permeabilidad cultural. Tal sistema cultural, con sus variaciones y con-
trapuntos insulares, con sus configuraciones históricas diferenciales, fue 
trasladado a América en diferentes momentos, incluso enriquecido ya con 
elementos americanos dotados de sello propio. 

A partir de estas consideraciones, se comenzó a entrever cuáles fueron los 
procesos adaptativos socioculturales que los canarios debieron realizar en el 
Caribe durante el transcurso de sus constantes migraciones a las islas anti-
llanas. Los emigrantes debieron recrear su propia cultura en un medio am-
biente insular, pero tropical, y en un contexto social y cultural multiétnico. 
Por ello, no se trata tanto de saber si existe una advocación, música, canción 
o romance en Cuba que recuerde sus homónimos canarios, sino de estable-
cer dónde se cantaba, por quién era venerada, cómo era percibida, dotada de 
significado e identificada y los procesos de transformación que ha sufrido.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS168

En tercer lugar, las migraciones juegan un papel importantísimo en 
los procesos de diferenciación étnica. Por ello se tuvieron presentes las 
formas y espacios de autoafirmación de los canarios, que crearon en las 
grandes ciudades «hogares», clubes, asociaciones, con delegaciones loca-
les por toda la geografía cubana. Tales lugares constituyeron centros de 
reunión de los paisanos, donde recordaban la patria chica, circulaban in-
formación, se ayudaban sanitaria y económicamente entre sí, y ofrecían 
su apoyo cuando sus islas de origen se encontraban en periodos de crisis, 
etc. En la lejanía, la isla de procedencia parece desaparecer, pues estra-
tégicamente en ese momento el emigrante es antes canario que gomero, 
herreño o majorero. No obstante, a nivel local, los contrapuntos insulares 
parecen reavivarse en Cuba, en algunos dominios de la actividad socioe-
conómica y simbólica. 

Para analizar esos procesos de adaptación cultural utilizaron la pers-
pectiva teórica de antropólogos como Georges Brandon y Lee Drummond, 
según los cuales las sociedades y culturas que entran en contacto durante 
un largo periodo de tiempo mantienen y reconocen entre sí la existencia de 
diferencias culturales y sociales significativas. Los diferentes grupos étni-
cos comienzan a compartir un pool de ideología, historia, mitos y experien-
cias contemporáneas comunes. En este pool común se incluyen conceptos 
raciales y étnicos, estereotipos e imágenes, y las relaciones entre símbolos 
y poder económico y político, por una parte, y tradiciones de grupo y au-
toidentidad, por otra. No obstante, cada grupo se relaciona diferentemente 
respecto a este pool compartido, a causa de su lugar en la sociedad y en el 
continuum cultural. En consecuencia, las diferencias sociales y culturales 
que son consideradas significativas pueden ser usadas para representarse 
a sí mismos respecto a los demás, y como emblemas de identidad grupal y 
personal. En este sentido, se van generando relaciones que, a través de una 
serie de gradaciones, transformaciones, puentes y ajustes situacionales, 
unen y diversifican los diferentes sistemas culturales de los grupos étnicos 
que conviven en el continuum cultural cubano. La autoidentidad de los ca-
narios, los estereotipos e imágenes construidos sobre ellos y su adaptación 
sociocultural se vieron sin dudas fortalecidos positivamente por el carácter 
constante de su emigración a Cuba (Galván, 1995a: 37-49).

Hasta ese momento, solo se conocía algo sobre los estereotipos que, des-
de la ciudad, construyeron las clases dominantes cubanas, que aún se 
mantienen en la actualidad. Es decir, eran categorizaciones identificado-
ras desde afuera del grupo, no desde el interior de la comunidad canaria. 
Por ello resultó decisivo que este proyecto se preguntara si los canarios 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 169

construyeron ex novo, readaptaron, o adoptaron a partir de su propio pa-
sado insular, lejano en el tiempo y en el espacio, los diacríticos o símbolos 
culturales para identificarse a sí mismos frente a y a través del proceso de 
mestizaje cultural caribeño.

También se plantearon cuestiones como estas: ¿A qué elementos recu-
rrían los canarios en Cuba para construir su identidad en un medio eco-
lógico insular, pero diferente? ¿Cómo resolvieron el problema derivado 
de una cultura con variaciones y contrastes buscando símbolos comunes 
autoidentificadores?

El proyecto se preguntó que, «si el canario en Cuba recurre al pasado 
en busca de los diacríticos de su identidad cultural», ¿qué rasgos elige 
del pool derivado del conjunto de tradiciones de las que está formado el 
sistema cultural canario? ¿Qué diacríticos (hábitos alimentarios, habla, 
costumbres y creencias, etnomedicina) de su cultura sirvieron a los cana-
rios para autoidentificarse a sí mismos y diferenciarse de los demás y de 
qué significados y funciones les dotaron? ¿Cómo, y con qué ritmos y varia-
ciones, tuvieron lugar los procesos de asimilación de la cultura canaria al 
intersistema de la cultura criolla? ¿Mantuvieron siempre una conciencia 
de identidad propia al ser identificados desde fuera como isleños?

Las narraciones sobre el pasado no pueden ser entendidas como textos 
aislados, sino en conjunción con toda una serie de actividades o prácticas, 
que incluyen rituales, peregrinaciones a sitios tenidos como históricos 
(batallas, santuarios), bailes y rituales festivos, que ayudan a elaborar y es-
tablecer claves de reinterpretación de esas narraciones. Por tanto, muchas 
de estas historias son codificadas en espacios físicos y en la geografía, más 
que en referentes históricos, lo cual ayuda a organizar la manera como los 
hechos son conceptualizados, recordados y organizados en una estructura 
temporal. Los inmigrantes canarios no solo elaboraron su memoria his-
tórica de los antepasados, engrosada por las continuas entradas en la isla 
caribeña de población isleña, sino que también desarrollaron su identidad 
a través de la codificación del espacio en santuarios dedicados a la advo-
cación de vírgenes (por ejemplo, la virgen de Candelaria) y santos a los 
que se rendía culto en las Islas Canarias, a través de sitios, calles, plazas, 
edificios y casas que recibieron denominaciones canarias y constituyeron 
los escenarios de su ritualización festiva. Con ello, los canarios no trata-
ban tanto de guardar textos o costumbres prístinas, cuanto de incorporar 
el conocimiento que se iba adquiriendo del mundo circundante en las 
reflexiones sobre los acontecimientos pasados, que a su vez era empleado 
para adaptarse al presente cubano (Galván, 1995a: 37-49).



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS170

Dado que las categorías y símbolos étnicos no tienen solo una dimensión 
subjetiva, el análisis antropológico, partiendo del contexto global en que apa-
rece el proceso selectivo, estudia también el conjunto de los aspectos que son 
dejados de lado por los ideólogos y actores rituales. Por eso, se examinaron los 
mecanismos más importantes que causan y refuerzan esos procesos de iden-
tidad y adaptación sociocultural. Entre ellos destaca, sin dudas, la competen-
cia por los recursos, agudizada en casos de escasez, y la endogamia étnica. 
Se partió de la hipótesis, altamente confirmada, de que la endogamia étnica 
constituyó un mecanismo decisivo con efectos no solo económicos y sociales, 
sino también culturales. Si se admite que las mujeres tenían un papel pro-
tagónico en la transmisión cultural, es posible afirmar que las comunidades 
canarias tuvieron un alto nivel de reproducción del sistema cultural impor-
tado, corroborándose que la endogamia étnica constituyó un catalizador de 
la identidad dentro del grupo canario y su principal estrategia de acomodo 
sociocultural en un contexto de gran competencia por los recursos.

En síntesis, la investigación se centró en tres grandes cuestiones:

a) La identidad étnica de los canarios, su fenomenología y varia-
ciones temporales, la construcción de los símbolos y diacríticos 
culturales más importantes, los estereotipos étnicos estableci-
dos sobre ellos y el papel de la endogamia étnica y el asociacio-
nismo como generadores de esta.

b) El sistema de relaciones interétnicas, especialmente con los 
grupos afrocubanos, en los diferentes dominios de la religión, 
la etnomedicina y los rituales festivos.

c) Algunos procesos de adaptación sociocultural en los siguientes 
dominios: la actividad económica, la organización social de la 
vida comunitaria, la religiosidad popular, los rituales festivos y 
terapéuticos.

LA PRODUCCIÓN CIENTÍFICA Y OTROS RESULTADOS  
DERIVADOS DEL PROYECTO

Los primeros resultados fueron publicados en la revista Guize,5 de la Aso-
ciación Canaria de Antropología. Se presentaron, además, en el I Congre-
so Europeo de Latinoamericanistas (Salamanca, 1996) y el XII Coloquio 
Internacional de Historia Canario-Americana (Las Palmas, 1996), así 

5 Véanse Martínez Acosta, 1995; Barreto, 1995; Galván, 1995 a y b; González Ven-
tura, 1995; Mateo, 1995; Oliva y González, 1995; Rosario y Sierra, 1995.



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 171

como en el Taller Internacional sobre Migraciones y Nacionalidad (Sancti 
Spíritus, 1995).6

Luego se publicó el libro colectivo Canarios en Cuba. Una mirada desde 
la antropología (Galván, 1997), que sirvió de base a una exposición de los 
materiales recogidos en Cuba, con una colaboración decisiva del Museo 
de Cabaiguán, que solicitó los permisos requeridos, trasladó los objetos 
a Tenerife y nombró como comisario a Mario Luis López Isla. La expo-
sición tuvo lugar en 1997, en el Cabildo Insular de Tenerife, que sufragó 
los gastos de traslado de los objetos y otros derivados de la adquisición de 
vitrinas, impresión de textos, fotos y paneles.

La investigación continuó en los siguientes años en la zona suroriental de 
Cuba (Contramaestre, Palma Soriano y San Luis),7 y su resultado final fue 
el libro Los canarios en Cuba: juntos pero no revueltos (Sierra y Rosario, 
2001), donde se demuestra cómo la burguesía azucarera del periodo 1864-
1910 fomentó la inmigración de familias de Grancanaria para las nuevas 
zonas azucareras de San Luis y Manzanillo. De los primeros colonos lle-
gados se formó una burguesía isleña dueña de tierras e ingenios, que se 
convirtió en impulsora y canalizadora de este flujo migratorio, al actuar 
como fuente empleadora de un mismo grupo de origen para fomentar nue-
vas colonias de caña y, a la vez, garantizar la materia prima necesaria a su 
industria. De esta forma, se fue configurando una economía étnica entre 
los grancanarios en esta zona y una alta tasa de autoempleo. 

SEGUNDO PERIODO  
DEL GRUPO DE ANTROPOLOGÍA  

CANARIO-CUBANO

En 2001, Guillermo Sierra y José A. Galván presentan un proyecto al 
Ayuntamiento de Arona, que les agenció financiamiento para estudiar las 
«Redes migratorias de los inmigrantes de Arona a Cuba, específicamente 
a Ceiba Hueca (Manzanillo) y el central Lugareño, en Camagüey», cuyo 
informe de investigación está contenido en el libro La migración de Arona 
a Cuba: una visión transnacional (1895-1930) (Galván y Sierra, 2005).8 
Ese periodo coincide con un intenso flujo migratorio entre las comarcas 
del sur de Tenerife (Valle de San Lorenzo, Cabo Blanco, Buzanada) y 

6 Véanse Barreto, 1996; Cruz, 1995a y b, 1996; Galván, 1996.
7 Véanse Galván, 1998; Rosario, 1997 y 1998; Rosario y Sierra, 1997; Sierra, 2002.
8 Véanse también Galván, 2004 y Sierra, 2004.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS172

Ceiba Hueca, zona azucarera del suroriente de Cuba, en plena expansión 
económica con la llegada del capital estadounidense y la construcción del 
central Teresa, que fuera administrado por el empresario tinerfeño José 
Tavío Sierra –quien actuó como principal contratista de fuerza de trabajo 
canaria– hasta 1909. Durante un segundo periodo, de 1914 a 1918, Tavío 
administraría el central Lugareño, del grupo azucarero Cane Corp., y la 
migración aronera se reorienta hacia allí.

Por otro lado, Juan Carlos Rosario accede a una beca de investigación 
con financiamiento de la Casa Colón, y desarrolla un estudio sobre la 
alimentación y el papel de las mujeres canarias en la inmigración, cuyo 
resultado obtuvo en 2005 el premio de investigación que otorga dicha casa 
de estudios. En 2007, la Editorial Ideas publica La alimentación. El domi-
nio invisible de las mujeres canarias en Cuba, trabajo que se caracteriza 
por la hibridez de métodos entre la historia y la antropología, con predo-
minio de la interpretación de textos y fenómenos culturales relacionados 
con la cuestión de género y la alimentación (Rosario, 2007). 

En 2006, la Casa Colón otorga una beca de investigación a Guillermo 
Sierra y al catedrático Manuel de Paz Sánchez, para estudiar «el proceso 
productivo y comercial del café en la primera mitad del siglo XX, relacio-
nado con el papel de los canarios en dicha actividad», estudio de suma 
importancia para Contramaestre (Sierra Maestra), Mayarí Arriba (Sierra 
Cristal) y Guantánamo (Yateras).9 

En 2007, José A. Galván y Juan C. Rosario estudian los rituales ligados 
al bembé, la sanación y la religiosidad afrocubana en Contramaestre y sus 
alrededores.10 Juan Carlos prosigue sus investigaciones sobre el dominio 
invisible de la mujer canaria y su papel en las unidades domésticas de los 
inmigrantes. 

En 2008, el Laboratorio de Antropología Social de la Universidad de La 
Laguna (ULL) ofreció apoyo institucional a la sede de Contramaestre de 
la Universidad de Oriente, a través de un proyecto conjunto canario-cu-
bano de investigación y de formación de investigadores en Antropología 
Sociocultural (2008-2015), con el título «Antropología social y desarrollo 
local en Contramaestre», al amparo del Anexo II al Convenio de Investiga-
ción entre ambas universidades.11 

9 Véase al respecto Sierra, 2011.
10 Véanse Galván, 2008, 2010; Galván, Rosario y Sánchez, 2008, 2009.
11 Véase la sustentación teórica de este proyecto en Galván, Sierra y Rosario, 2011. 

Véase también Rosario, 2011.



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 173

Entre las actividades realizadas destaca el curso-seminario «El méto-
do etnográfico», impartido en febrero de 2012, con la asistencia de in-
vestigadores de los municipios de Contramaestre y Palma Soriano. Un 
segundo curso se dedicó a «Antropología ecológica y economía política: 
una perspectiva antropológica», y la potenciación del anexo del proyecto 
«Antropología social y desarrollo local», tras la renovación del convenio 
entre ambas universidades. Interesada en estos temas, la Universidad de 
Marburg (Alemania) solicitó colaboración en un proyecto sobre «El cam-
bio climático y el mundo divino: dimensiones ontológicas y rituales del 
calentamiento global desde la perspectiva de las religiones afrocubanas». 
Fue rubricado un convenio, y se previó la participación de la doctora Lioba 
Rossbach de Olmos en un curso a impartir en 2014. 

El informe anual de 2012 del proyecto «Antropología social y desarrollo 
local» (Galván y Sierra, 2012) se dividió en dos bloques. El primero, «Sa-
nación y religiosidad», contiene tres trabajos de miembros del grupo de in-
vestigación: un análisis comparativo de los sistemas de salud que conviven 
en el municipio, la sanación popular y la medicina natural y tradicional, 
sus diferencias, compatibilidad y complementariedad (Marrero y Rosario, 
2013); otro de carácter histórico, sobre el papel de las mujeres canarias 
curanderas en Contramaestre entre 1920 y 1950 y, por último, uno sobre 
sanación y poder en la localidad de Maffo, que efectúa un examen inten-
sivo de la vida, labores y curaciones de un sanador, y analiza la dualidad 
entre religión y sanación.12 Además, se incluyen trabajos acerca de las 
prácticas religiosas del cristianismo evangélico y los cultos afrocubanos, 
la congregación Nueva Reforma Apostólica y el vodú haitiano en Cuba, en 
dos localidades de la periferia del municipio: El Transformador de Baire y 
Lajas de Guaninao. Estos trabajos mostraron la complejidad de los campos 
de la sanación y la religiosidad contramaestrenses, caracterizados por la 
multiplicidad, hibridación y sincretismo.13 

En el informe de 2011, en el bloque denominado «Religiosidad, sanación 
y ciclo ceremonial», se había demostrado que estos fenómenos están ínti-
mamente relacionados, ya que las actividades rituales de la sanación son, 
generalmente, previas a las actividades religiosas, y estas se encuentran 
insertas en el ciclo ceremonial festivo de Contramaestre. Tras una carto-
grafía de estas actividades se analizaron, a través de dos trabajos de in-
vestigadoras locales, algunos aspectos de la ritualización y la organización 

12 Véase al respecto Galván, 2012.
13 Véanse, por ejemplo, Galván, 2011, 2013a; Guevara, 2010; Rosario, 2010, 2013.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS174

social de la religiosidad entre cristianos evangélicos, tales como los Testi-
gos de Jehová, y los cultos afrocubanos. La cartografía sobre el ciclo festivo 
de Contramaestre cerraba ese bloque. En el informe de 2012 se mostraba 
una evolución, al efectuar la cartografía del fenómeno de la sanación y el 
desarrollo de otra versión del cristianismo pentecostal y del fenómeno del 
vodú y su conexión con el palo y la santería cubana. 

El segundo bloque del informe de 2012 se dedicó al estudio de la ecolo-
gía desde la perspectiva de los azares medioambientales,14 gestión y uso 
de los recursos naturales, hídricos y pesqueros, en el marco de una carac-
terización de las viviendas y unidades domésticas de diversos barrios del 
territorio. El primer texto realiza consideraciones sobre la organización 
social y familiar del batey Las Cruces (Sierra y Galván, 2013), caracte-
rizado, entre otras cosas, por ser una población haitiano-canaria en las 
fronteras del municipio de Contramaestre. Le sigue un trabajo general 
sobre el municipio, desde una perspectiva tecnológica de la potabilización 
y consumo de agua.15 A continuación, se ponen de relieve los problemas 
relativos al recurso hídrico en tres barrios: Macario, El Transformador 
de Baire y Lajas de Guaninao. Por último, se inserta un trabajo sobre la 
gestión de un recurso acuífero: la presa Carlos Manuel de Céspedes, y su 
explotación pesquera, tanto por técnicos (biólogos) como por pescadores 
de la localidad, se analiza la disparidad de opiniones y percepciones sobre 
dicho recurso, único en el municipio, por tratarse de una población no 
costera, y se cuestiona si el problema debe definirse en términos de una 
disyuntiva entre desarrollo económico y sostenibilidad.

Otros trabajos versan sobre barrios de municipios adyacentes a Contra-
maestre, la localidad de La Grúa, de Palma Soriano, y la de Macagual, de 
Tercer Frente, y presentan una historia poblacional de dichos núcleos, 
uno en el contexto de la inmigración haitiana a la sierra, y el otro en me-
dio de altos niveles de contaminación ambiental, al estar ubicado en las 
márgenes de la laguna de oxidación del central azucarero Dos Ríos, con 
deficiente manejo de los residuos sólidos, ausencia de agua potable y fondo 
habitacional en mal estado (Quintana y Ramos, 2014). 

La antropología sociocultural en Contramaestre adquiere un gran im-
pulso con el proceso de Universalización de la Educación Superior y el 
surgimiento de las carreras de Sociología, Estudios Socioculturales, 
Psicología y Comunicación Social en los territorios de Contramaestre y 

14 Véanse, al respecto, Galván, 2013b; Guevara y Galván, 2014.
15 Véase Sierra, 2014.



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 175

Palma Soriano. Ello permitió la participación de un número mayor de pro-
fesionales vinculados con la disciplina, siendo el Centro Universitario de 
Contramaestre uno de los de mayor difusión de esta ciencia en el oriente 
del país, a través del desarrollo de tesis de culminación de estudios, cursos 
de posgrado y una sistemática producción científica, sustentada en inves-
tigaciones de campo, cuyos resultados más relevantes han sido publicados 
en la revista Batey. 

En resumen, podemos afirmar que, entre 2010 y 2018, el grupo de an-
tropología de Contramaestre alcanza su mayoría de edad, autonomía y 
reconocimiento internacional, con logros importantes en la producción 
científica y en el proceso editorial que lleva adelante Batey, un producto 
genuino del oriente cubano.

LA REVISTA CUBANA  
DE ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL BATEY

En 2010, por iniciativa de los profesores Guillermo Sierra y Juan Carlos 
Rosario, se gesta la idea de fundar una revista de antropología sociocul-
tural en línea. En entrevista a estos dos profesores, recogida en YouTube, 
se precisa que la idea original fue de Sierra, quien la hizo extensiva a 
Rosario. Ambos recabaron apoyo e ideas de otros antropólogos, como José 
A. Galván y Agustín Santana Talavera –director de Pasos. Revista de An-
tropología de Turismo, con sede en Tenerife–, quien aconsejó gestionar 
la revista en un software profesional para publicaciones académicas, así 
como crear un Consejo Asesor que permitiera la revisión por pares. Al 
circular la idea, fue acogida con beneplácito por muchos antropólogos e 
historiadores, quienes cedieron sus artículos para un primer volumen. 

El primer escollo fue conseguir un hosting que permitiera alojar la re-
vista. La parte española apoyaría en la revisión de los artículos, pero no 
se comprometía con el pago o renta de hosting. En 2010 Rosario, aprove-
chando su estancia en el Coloquio Canario-Americano, persuade al antro-
pólogo neerlandés Bartolomé Duijsens para contratar uno en Holanda, y 
desde entonces este lo patrocina. Mientras estas negociaciones ocurrían, 
en Cuba Guillermo Sierra y Michel Arias –ingeniero de la Universidad de 
Ciencias Informáticas (UCI)–, construían la página en un servidor vir-
tual. El 10 de noviembre de 2010, Bart Duijsens envía por correo electró-
nico a Sierra los datos del panel control de hosting, se suben los archivos y 
terminan de expandirse con la ayuda técnica de Bo, informático holandés. 
Al visualizarse la página web, Duijsens le escribiría a Sierra: «Guillo, ya 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS176

echamos al agua tu barquito rumbo a Cuba». De esta manera vio la luz el 
primer volumen de Batey. Revista Cubana de Antropología Sociocultural.

En 2011, cuando Guillermo Sierra opta por una estancia de investiga-
ción en el Departamento de Antropología Social de la Universidad de La 
Laguna, establece contacto con el Centro Internacional de ISSN, el cual, 
luego de realizar un arbitraje a la revista, le otorga el ISSN internacional 
2225-529X y el título clave: Batey.

Ese mismo año, el catedrático Manuel de Paz Sánchez comunica a 
Sierra que los artículos publicados debían recogerse en Dialnet,16 pues 
ello constituía una exigencia a los profesores e investigadores españoles. 
Sierra contacta con el editor de Dialnet y suscriben los acuerdos para 
que, automáticamente, los motores de búsqueda de esta base de datos 
recogieran los materiales de la revista. Desde 2011, los artículos publi-
cados son recopilados a texto completo por Dialnet, brindando mayor 
visibilidad.

En 2013, la dirección de Dialnet exige que Batey emigre hacia un gestor 
profesional, en este caso Open Journal Systems (OJS),17 de lo contrario 
dejarían de replicar sus artículos. En menos de dos semanas se dejó atrás 
la gestión en Joomla18 y la revista emigró hacia ese software, proporcio-
nando acceso abierto e inmediato a su contenido, bajo el principio de que 
poner las investigaciones a libre disposición del público ayuda a un mayor 
intercambio global de conocimiento.

En la actualidad, Batey es reconocida por la Asociación Latinoameri-
cana de Antropología (ALA) como una revista científica que pertenece a 
Cuba.19  También está incluida en el catálogo de la Red Latinoamericana de 

16 Dialnet es una base de datos de acceso libre creada por la Universidad de La Rioja 
(España). Constituye una hemeroteca virtual que contiene los índices de las re-
vistas científicas y humanísticas de España, Portugal y Latinoamérica, incluyendo 
también libros (monografías), tesis doctorales, homenajes y otro tipo de documen-
tos. El texto completo de muchos de ellos está disponible en línea.

17 Open Journal Systems (OJS) es un software de código abierto para la adminis-
tración de revistas creado por el Public Knowledge Project, liberado bajo Licencia 
Pública General (GNU) (General Public License, GPL).

18 Joomla es un sistema de gestión de contenidos (o Content Management System, 
CMS) para el desarrollo de sitios web dinámicos e interactivos. Es un software 
de código abierto, programado o desarrollado en PHP y liberado bajo licencia 
GNU (GPL).

19 Véase http://www.asociacionlatinoamericanadeantropologia.net/index.php/icons/
revistas



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 177

Revistas Académicas en Ciencias Sociales y Humanidades LatinRev  
de Flacso.20 

Batey se define como una revista electrónica cuatrimestral, destinada a 
un público amplio, pero especializado en antropología sociocultural. Abor-
da distintos aspectos sociales y culturales, desde una visión transnacional, 
que incorpora la temática cubana tanto del interior del país como de la 
diáspora, y sin soslayar los análisis históricos. El idioma de publicación 
es el español. Junto a los números misceláneos aparecen números mono-
gráficos en atención a los textos aceptados. También tiene otros espacios 
menores para la publicación de reseñas, noticias de congresos, coloquios 
o jornadas en y fuera de Cuba. La revista –que cuenta con un equipo 
editorial multinacional de profesionales de la antropología– se apoya en 
una red académica integrada por profesores e investigadores de varias 
universidades cubanas y extranjeras.21

La periodicidad cuatrimestral comenzó en 2018 –cuando surgió, en 
2010, tenía una periodicidad anual; en 2017 pasó a ser semestral–, por 
la necesidad de aumentar la velocidad del flujo de la producción cientí-
fica. Hasta la actualidad [2018], se han publicado 110 artículos, puestos 
en línea de forma gratuita para sus lectores. Geográficamente, sus auto-
res proceden principalmente de Cuba, España, México, Brasil, Colombia, 
Estados Unidos, Alemania, Chile, Venezuela, Santo Domingo y Francia. 
Batey. Revista Cubana de Antropología Sociocultural ha sido decisiva, en 
particular, para la difusión de los trabajos de investigación e informes 
anuales, entre 2011 y 2018, del grupo canario-cubano de antropología.

Según resultados de Google Analytics (consultado el 20 de junio de 2018, 
véase Fernández, 2018), Batey genera de 250 a 300 consultas diarias, el 45 
% representa a usuarios registrados que repiten sus lecturas, y un 55 % son 
nuevos usuarios. La consulta por áreas geográficas se distribuye de la siguiente 
forma: el primer lugar lo ocupa Latinoamérica, el segundo Europa y el tercero 
Asia. Por países, el número de consultas lo encabeza Cuba, seguida de España, 
México, Colombia, Argentina, Corea del Sur, Brasil, Costa Rica y Guatemala. 

El panel sobre revistas académicas, en el marco del Congreso de la So-
ciedad Canadiense de Antropología (Casca-Cuba), efectuado en la Univer-
sidad de Oriente entre los días 16 y 20 de mayo de 2018, mostró la salud 

20 LatinREV es la red cooperativa de revistas y asociaciones de revistas académicas 
del campo de las ciencias sociales y las humanidades, creada a instancias de Flac-
so Argentina. 

21 Véase http://www.revista-batey.com/index.php/batey



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS178

del movimiento de revistas académicas en línea con políticas de acceso 
abierto: una nueva forma de distribución del conocimiento antropológico 
en «el sistema mundo». 

CONSIDERACIONES FINALES

Las transformaciones globales de los años noventa, a partir de la caída 
del bloque soviético, tuvieron significativa repercusión en Cuba. La llega-
da del periodo especial, producto de la pérdida del mercado de los países 
socialistas, obligó al Estado a una apertura hacia la cooperación inter-
nacional, fundamentalmente con México y España. Este hecho brindó 
posibilidades para una renovación de la antropología sociocultural en la 
Isla. Entre los múltiples rebrotes figura el grupo de antropología cana-
rio-cubano de Contramaestre, surgido al calor del proyecto internacional 
«Identidad y adaptación sociocultural de los canarios en Cuba», liderado 
por el antropólogo isleño José Alberto Galván Tudela. 

Este proyecto permitió la formación y capacitación de nuevos profesio-
nales en la antropología social, una mayor comprensión de esta disciplina, 
el intercambio académico entre cubanos –fundamentalmente del centro 
y oriente de Cuba– y españoles; todo lo cual redundó en el estudio de im-
portantes aspectos de la sociedad cubana,. 

Otro hecho que benefició este desarrollo estuvo ligado al proceso de Uni-
versalización de la Educación Superior, con el surgimiento de las carreras 
de Sociología, Estudios Socioculturales, Psicología y Comunicación Social 
en los territorios de Contramaestre y Palma Soriano, que propició un auge 
de la antropología sociocultural y la participación de un número mayor de 
profesionales vinculados con esta disciplina. El Centro Universitario  
de Contramaestre devino en uno de los de mayor difusión de esta ciencia 
en el oriente de Cuba, con la realización de cursos de posgrado y una sis-
temática producción científica, sustentada en investigaciones de campo y 
divulgada a través de su propio proyecto editorial: la revista Batey.

BIBLIOGRAFÍA

BARRETO, CARMEN M. (1995): «Inmigración, identidad y adaptación socio-
cultural en los rituales festivos canario-cubanos», Guize 2, pp. 69-83.

 (1996): «Reproducción social de la identidad cultural de los 
inmigrantes canarios en Cuba», Actas del I Congreso Europeo de La-
tinoamericanistas, Salamanca.



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 179

CRUZ, JOSÉ L. (1995a): «La inmigración palmera: el caso de la Comarca de 
Las Breñas (1900-1930)», Taller Internacional sobre Migraciones y 
Nacionalidad, Sancti Spíritus.

 (1995b): «La migración de Mazo: desde finales del s. XIX 
hasta la Guerra Civil Española», Coloquio de la Cultura Canario-Cu-
bana: CANARIGUAN, Cabaiguán.

 (1996): «De Mazo a Cabaiguán: Emigración palmera y ta-
baco», XII Coloquio de Historia Canario-Americana, Cabildo Insular 
de Gran Canaria, Las Palmas.

GALVÁN TUDELA, JOSÉ A. (1995a): «Proyecto de investigación: “ldentidad, 
endogamia étnica y adaptación sociocultural del inmigrante cana-
rio en Cuba”», Guize 2, pp. 37-49.

 (1995b): «Fuentes bibliográficas para el estudio de la adap-
tación sociocultural del inmigrante canario en Cuba», Guize 2, pp. 
149-170.

 (1996): «Ser isleño: identidad y adaptación sociocultural en 
Cuba», Actas del I Congreso Europeo de Latinoamericanistas, Sala-
manca.

 ed. (1997): Canarios en Cuba. Una mirada desde la antro-
pología. Museo de Antropología de Tenerife, Santa Cruz de Tenerife.

 (1998): «El ajiaco: metáfora culinaria de la cubanía (a pro-
pósito de la inmigración canaria a Cuba: 1880-1930)», Actas del XIII 
Coloquio de Historia Canario-Americana, Cabildo Insular de Gran 
Canaria, Las Palmas, pp. 2621-2639.

 (2004): «Los isleños cubanos: imaginando el pasado, cons-
truyendo el presente», Actas del XV Coloquio de Historia Cana-
rio-Americana (2002), Cabildo Insular de Gran Canaria, Las Palmas, 
pp. 101-120.

 (2008): «Bailar bembé: una perspectiva procesual», Revista 
de Indias 48 (243), pp. 207-247.

 (2010): «El ritual del santo mudo y el poder de los antepa-
sados: A propósito de Contramaestre, Santiago de Cuba», Batey. Re-
vista Cubana de Antropología Sociocultural 1 (1), pp. 47-59, http://
www.revista-batey.com/index.php/batey/article/view/100

 (2011): «Sincretismo, performance y creatividad en las 
religiones afrocubanas». Batey. Revista Cubana de Antropología 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS180

Sociocultural 2 (2), pp. 74-86, http://www.revista-batey.com/in 
dex.php/batey/article/view/89

 (2012): «Mundos imaginarios y relaciones de poder en la 
religiosidad afrocubana», Pels camins de ĺ etnografía: Un homenatge 
a Joan Prat, URV, Tarragona, pp. 81-90.

 (2013a): «De la cooperación ritual a la multirreligiosidad. 
Las conexiones cubano-haitianas en el Complejo Ritual de Lajas 
(Contramaestre, Cuba)», Batey. Revista Cubana de Antropología So-
ciocultural 4 (4), pp. 33-55, http://www.revista-batey.com/index.php/
batey/article/view/186

 (2013b): «Saberes etnoecológicos y gestión local del impacto 
del huracán Sandy en Contramaestre (Santiago de Cuba): Una mi-
rada desde las religiones afrocubanas», Simposio sobre Antropología 
Ambiental, Congreso de la FAAEE, Sevilla.

 y GUILLERMO SIERRA (2005): La migración de Arona a Cuba. 
Una visión transnacional (1895-1930). Llanoazur Ediciones, Arona.

 y GUILLERMO SIERRA, eds. (2012): «Contramaestre: Antro-
pología social y desarrollo local», informe, Universidad de Oriente, 
Santiago de Cuba.   

, GUILLERMO SIERRA y JUAN C. ROSARIO (2011): «Usos del terri-
torio, gestión de los recursos y construcción de identidades en pobla-
ciones de frontera: el caso del municipio de Contramaestre (Santiago 
de Cuba, Cuba)». Batey. Revista Cubana de Antropología Sociocul-
tural 2 (2), pp. 1-14, http://www.revista-batey.com/index.php/batey/
article/view/81

, J. C. ROSARIO y K. SÁNCHEZ (2008): «Multirreligiosidad en 
Cuba y la competencia interreligiosa en el oriente cubano», Cornejo, 
Mónica, Manuela Cantón, Ruy Llera (coords): Teorías y prácticas 
emergentes en Antropología de la Religión, Actas del XI Congreso de 
Antropología de la FAAEE, San Sebastián, pp. 95-122.

, J. C. ROSARIO y K. SÁNCHEZ (2009): «Curación, religión y 
poder: el milagro de la Esperanza en el oriente cubano», Bandue 3, 
pp. 155-182.

GONZÁLEZ VENTURA, A. (1995): «Las fiestas tradicionales de Santa Mauricia 
(Taguasco, Sancti Spíritus)», Guize 2, pp. 99-112.

GUEVARA, AIMET (2010): «La congregación de Testigos de Jehová de Rosabal 
(Contramaestre, Santiago de Cuba): un acercamiento desde la con-



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 181

flictividad», Batey. Revista Cubana de Antropología Sociocultural 1 
(1), pp. 73-83, http://www.revista-batey.com/index.php/batey/article/
view/102

 y JOSÉ A. GALVÁN (2014): «“Cuando pasó el ciclón tembló la 
tierra”: el Sandy a través de la percepción de dos casas de santo en 
Contramaestre, Santiago de Cuba», Batey. Revista Cubana de Antro-
pología Sociocultural 6 (6), pp. 33-60, http://www.revista-batey.com/
index.php/batey/article/view/35

LÓPEZ ISLA, MARIO L. (1998a): La aventura del tabaco. Los canarios en 
Cuba. Centro de la Cultura Popular, Santa Cruz de Tenerife. 

 (1998b): La leyenda del Hombre Rojo: un bandolero canario 
en Cuba. Ayuntamiento de Villa de Mazo.

MARRERO, LIUDMILA y JUAN C. ROSARIO (2013): «Sanación popular y medi-
cina natural y tradicional. Dos sistemas de salud en el municipio de 
Contramaestre», Batey. Revista Cubana de Antropología Sociocultu-
ral 5 (5), pp. 111-141, http://www.revista-batey.com/index.php/batey/
article/view/53

MARTÍNEZ ACOSTA, PEDRO (1994): «Introducción al estudio de lo burlesco 
en el folklor musical urbano cubano: la muerte», Guize 1, pp. 83-96.

 (1995): «¿La sombra de la virgen de La Candelaria o el re-
flejo de la centella de Oyá?», Guize 2, pp. 85-97.

MATEO LÓPEZ, MARÍA DEL C. (1995): «Hechicería y brujería en las relaciones 
interétnicas canario-africanas en Cuba», Guize 2, pp. 51-68.

OLIVA SIRGO, MANUEL y DAVID GONZÁLEZ GROSS (1995): «La inmigración ca-
naria en Palma Soriano. Un ingenio azucarero: Hatillo», Guize 2, pp. 
137-148.

QUINTANA, ALFREDO y ERIOSVANY RAMOS (2014): «Paisaje humano y transfor-
mación del contexto sociocultural en condiciones de vulnerabilidad y 
riesgo. El caso del barrio La Grúa de Palma Soriano», Batey. Revista 
Cubana de Antropología Sociocultural 6 (6), pp. 74-90, http://www.re 
vista-batey.com/index.php/batey/article/view/38

ROSARIO, JUAN C. (1997) «Juntos pero no revueltos: sobre la identidad ca-
naria en la región suroriental de Cuba», Prensa, 2 de mayo, pp. 3-5. 

 (1998): «Procesos de etnicidad e identidad cultural de la 
inmigración canaria en la región suroriental de Cuba», XIII Colo-
quio de Historia Canario-Americana; VIII Congreso Internacional 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS182

de Historia de América (AEA), Cabildo Insular de Gran Canaria, 
Las Palmas, pp. 2640-2660.

 (2007): La alimentación. El dominio invisible de las mu-
jeres canarias en Cuba. Editorial Ideas, Santa Cruz de Tenerife.

 (2010): «La comida ritual como recurso de reactualización 
identitaria en las prácticas del vodú de la región oriental de Cuba», 
Batey. Revista Cubana de Antropología Sociocultural 1 (1), pp. 60-
72, http://www.revista-batey.com/index.php/batey/article/view/103

 (2011): «Contramaestre, un pueblo entre jurisdicciones te-
rritoriales y fronteras culturales», Batey. Revista Cubana de Antro-
pología Sociocultural 2 (2), pp. 15-32, http://www.revista-batey.com/
index.php/batey/article/view/82 

 (2013): «Haitianos en el oriente de Cuba: dramatizando 
identidad», Batey. Revista Cubana de Antropología Sociocultural 4 
(4), pp. 81-96, http://www.revista-batey.com/index.php/batey/article/
view/64

 y GUILLERMO SIERRA (1994): «Contramaestre: estudio de 
los elementos hispánicos de su poblamiento (1898-1950)», Actas del 
Congreso Mundial de Migraciones y Sincretismo Cultural, Santiago 
de Cuba.

 y GUILLERMO SIERRA (1995): «Estudio económico y socio-
cultural de la inmigración canaria en Contramaestre (1900-1956)», 
Guize 2, pp. 25-135.

 y GUILLERMO SIERRA (1997) «El patronato festivo y la evo-
cación ritual de San Juan en Contramaestre», Galván, J. A. (ed.): 
Canarios en Cuba. Una mirada desde la antropología, Museo de An-
tropología, Santa Cruz de Tenerife, pp. 125-130.

SIERRA, GUILLERMO (2002): «La migración canaria y el central Santa Teresa 
en Manzanillo (Cuba), 1890-1930», Actas del XIV Coloquio de Histo-
ria Canario-Americana (2000), CD-ROM, Cabildo Insular de Gran 
Canaria, Las Palmas.

 (2004): «Migrantes transnacionales y redes migratorias 
de los aroneros en Cuba», Actas del XV Coloquio de Historia Cana-
rio-Americana (2002), Cabildo Insular de Gran Canaria, Las Palmas, 
pp. 121-133.

 (2011): «Etnohistoria de la actividad cafetalera en Contra-
maestre (Santiago de Cuba) (1926-1956)», Batey. Revista Cubana de 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 183

Antropología Sociocultural 2 (2), pp. 46-64, http://www.revista-batey.
com/index.php/batey/article/view/84

 (2014): «La fragilidad medio ambiental en torno al recurso 
agua en Contramaestre: Un análisis desde la antropología ecológica», 
Batey. Revista Cubana de Antropología Sociocultural 6 (6), pp. 121-
134, http://www.revista-batey.com/index.php/batey/article/view/41

 y JUAN C. ROSARIO (2001): Los canarios en Cuba: juntos pero 
no revueltos. Centro de la Cultura Popular Canaria, Las Palmas.

 y JOSÉ A. GALVÁN (2013): «Una aproximación a la organiza-
ción familiar en el batey de las Cruces, Contramaestre (Santiago de 
Cuba): A propósito del grupo étnico haitiano», Batey. Revista Cubana 
de Antropología Sociocultural 4 (4), pp. 18-32, http://www.revista-ba 
tey.com/index.php/batey/article/view/61 



184 | 

ESTUDIOS SOBRE RELIGIÓN  
EN EL NORTE ORIENTAL DE CUBA

Alejandro Torres Gómez de Cádiz Hernández

INTRODUCCIÓN

La historiografía cumple un rol clave en las ciencias sociales. Dentro de 
sus múltiples funciones resalta la capacidad de funcionar como autodiálo-
go crítico de la producción intelectual con ella misma, es decir, una espe-
cie de autocrítica necesaria, a la vez que permite construir un cartograma 
de las principales tendencias epistemológicas, áreas del conocimiento, 
espacios-tiempos y posicionamientos ideológicos que han matizado esa 
producción en un periodo de tiempo determinado. Es una herramienta 
que puede ajustar los rumbos cuando se empeña en ser aguda y fiel a la 
producción científica. 

Además del diálogo referido, la historiografía es un excelente recurso me-
todológico en la búsqueda de materiales y en el análisis hermenéutico de 
fuentes documentales. Aun cuando exista cierta inconformidad por la sa-
gacidad crítica de la historiografía más reciente, resultan nada desdeñables 
los intentos de realizar balances antológicos. Sin embargo, estos estudios 
obvian, generalmente, las producciones de los investigadores del interior del 
país. Los mitos sobre la falta de publicaciones, socializaciones o el estigma 
de «localistas» amparan olvidos y desconocimientos innecesarios. 

De igual modo, existen lagunas historiográficas sobre determinados te-
mas que, tabuizados consciente o inconscientemente, dan la fatal imagen 
de que no se reflexiona sobre ciertas áreas. La realidad es que los resul-
tados presentan poca divulgación o solo circulan en formatos digitales, 
informales o a nivel de eventos.

Entre las lagunas historiográficas se encuentran los estudios sobre el 
campo religioso cubano. Los escasos acercamientos a una historiografía 
nacional sobre religión padecen de parcelaciones temáticas o cronológicas y 
se concentran en la producción realizada desde la capital o en el extranjero.

La religión, como hecho social y cultural, es una gran albacea donde se 
explica y describe buena parte de la realidad. Más allá de la fuerte secu-
larización moderna y la desacralización de la realidad que ha consolidado 
el pensamiento contemporáneo, el fenómeno religioso sigue ocupando un 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 185

espacio primordial para entender al ser humano y su comportamiento 
colectivo.

América Latina es un ejemplo clásico, donde el factor religioso posee 
una vitalidad de gradaciones diversas, desde prácticas originarias hasta 
complejos modernos y nuevos movimientos religiosos, todos eclécticos u 
ortodoxos, de nutrientes etnoculturales variados. Estos, junto a una reli-
giosidad popular y sentido hierofánico de la vida, dialogan con la moderni-
dad y el pensamiento tecnocrático convertidos en verdaderos laboratorios 
socioantropológicos. Cuba es parte inherente de esa realidad. Desde mu-
chas ópticas sobre lo definitorio en la religión, la nación cubana conserva 
su espíritu de pueblo religioso expresado en universos simbólicos y praxis 
asistemáticas y difusas, poco institucionales y heterodoxas, pero parte in-
discutible de su herencia social e identidad cultural.

La riqueza de las expresiones religiosas cubanas es parte de la cultura 
nacional; sin embargo, el grado de representatividad está marcado por 
factores de conformación étnica y territorial, de la profunda movilidad es-
pacial que genera el país en la etapa colonial y neocolonial. Solo la Iglesia 
católica tuvo un carácter generalizado en toda la Isla, con una vertebra-
ción regular, dada su estructura centralizada y su unicidad discursiva, 
además de funcionar como soporte ideocultural de la metrópoli durante 
siglos. Las demás expresiones religiosas, afrocubanas, franco-haitianas 
o el espiritismo, incluyendo los protestantismos, tienen, irregularmente, 
zonas de mayor o menor grado de representatividad espacial.

El presente análisis historiográfico responde a la necesidad de conocer 
el estado actual de los estudios sobre religión, con énfasis en los logros 
alcanzados en el norte oriental de la Isla: las actuales provincias de Hol-
guín y Las Tunas. Se pretende hacer justicia a través de un acercamiento 
descriptivo que revele, al menos, los intentos directos o indirectos de in-
vestigadores nororientales sobre el tema.

DESARROLLO

En la historiografía norteoriental anterior a la Revolución no existen tex-
tos que hayan tenido como objetivo centrarse en determinada manifesta-
ción religiosa o aspectos similares referidos a la región. Algunos pasajes 
pioneros de los conquistadores y cronistas hacen referencias a estas tie-
rras, principalmente la creación de una capilla en la actual capital tunera 
(Archivo Provincial de Historia de Las Tunas. Fundación de la ciudad. 
Legajo 50-53).



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS186

El conocido texto del obispo Pedro Agustín Morell de Santa Cruz ([1757] 
1985) sobre su recorrido por la Isla a mediados del siglo XVIII es el primer 
informe sobre aspectos de la vida religiosa en la región, centrado en la 
situación caótica de los servicios religiosos de la Iglesia católica y en una 
herodotiana descripción del contexto social que vio. 

Mucho más tarde, en la obra de José A. García Castañeda (1949), se 
describe la presencia de algunas denominaciones protestantes y referen-
cias epidérmicas a prácticas espiritistas y de sistemas religiosos de origen 
africano. Castañeda muestra algunas festividades religiosas que forma-
ban parte de la tradición cristiana con cierto carácter anecdótico y de 
precomposición factual. 

Este recurso es muy utilizado en los escritos del periodista, poeta, ora-
dor y promotor de la cultura Oscar Albanés Carballo (1891-1962), cronista 
de la sociedad holguinera (ver en Peña y Toirac, 2011). Albanés analizó 
las tradiciones y el devenir histórico-cultural de la región y, aunque sus 
textos poseen una intencionalidad periodística, de crónica, ofrecen deta-
lles de importantes fiestas religiosas o profanas, vinculadas a la tradición 
católica.

Aun cuando no desarrollara su obra en Holguín, y no se tenga espacio 
suficiente en estas líneas apretadas para profundizar en ella, es preciso 
recordar la figura de José Juan Arrom. Este holguinero, considerado uno 
de los hispanistas más importantes de América, nos legó su Mitología y 
artes prehispánicas de las Antillas (1975) y sus estudios sobre la Relación 
acerca de las antigüedades de los indios, de fray Ramón Pané (1974) y el 
mundo mítico de los aborígenes. Sus textos autobiográficos sobre Mayarí, 
el contexto y las tradiciones religiosas, unidos a sus tesis sobre la virgen de 
la Caridad del Cobre (2005), merecen ser también mencionados.

Los estudios académicos en ciencias sociales y humanidades en el norte 
oriental son recientes, si se compara con provincias como Santiago de 
Cuba o Villa Clara. La institución universitaria que inició y mostró los 
primeros resultados tangibles en esta área fue el Instituto Superior Peda-
gógico José de la Luz y Caballero, que asumió la formación de los recursos 
humanos del norte oriental y Granma, pues la Universidad de Holguín 
no tuvo facultad de Humanidades hasta el año 2001, y solo entonces los 
centros universitarios tuneros comenzaron a desprenderse parcialmente 
como instituciones independientes.

Las investigaciones sobre religión en la región han tenido dos núcleos 
institucionales: los centros universitarios y las instituciones culturales. Por 
razones conocidas, solo un grupo reducido de ellas llegan a ver la luz, por 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 187

lo que todo balance historiográfico debe recurrir tanto a resultados publi-
cados como a otros que han sido socializados por vías informales, pero que 
tienen un peso importante en esta producción intelectual. Cabe mencionar 
que estos estudios en la provincia de Las Tunas no han tenido el desarrollo 
esperado, aun cuando existen textos claves que serán valorados.

El despertar de los estudios sociorreligiosos coincide a nivel nacional con 
la apertura y relectura crítica de las ciencias sociales. No es hasta la dé-
cada de los noventa que aparecen trabajos con grados de elaboración más 
acabados y enfoques desde la historia, la antropología, la sociología y otros.

En este periodo salen a la luz dos textos del investigador Jorge González 
Aguilera que, si bien no están dirigidos específicamente a la religión, po-
seen una información sustancial sobre aspectos religiosos tradicionales de 
la ciudad de Holguín. Se destaca El fondo cultural holguinero (1989), por 
ser un texto pionero e imprescindible. Independientemente de lo dispersa 
y aparentemente incoherente que pueda resultar su edición, recoge un 
conjunto de conclusiones vertebrales sobre la religiosidad popular en la re-
gión, el trasfondo de cuestiones tradicionales como el predominio del espi-
ritismo, la oralidad y el escepticismo religioso que prevalecía aún a finales 
de los años ochenta y principios de los noventa. El intento de explicar el 
fondo cultural holguinero desde la configuración étnica, y la necesidad de 
no obviar este proceso para entender la herencia cultural, es clave en sus 
textos. Un ejemplo es su insistencia ante el seudofolclorismo africanista 
de aquellos años, que aún persiste. 

Fiestas tradicionales, otro magnífico texto de este autor, recoge infor-
mación sobre celebraciones como la de Nuestra Señora del Rosario, la 
fiesta de San Isidoro, El Santo Mambí, romerías y altares de cruz, bando, 
San Juan, Santiago, carnaval, nochebuena, Cabildo Congo. Si bien está 
exento de análisis crítico, muestra las fuentes primarias de archivos que 
contienen la memoria histórica de dichas festividades como evidencias 
documentales. 

En 1999, este autor y Eugenio Marrón dieron a la luz un texto que re-
cogía una entrevista a monseñor Carlos Manuel de Céspedes sobre im-
portantes temas de la religiosidad y la cultura cubanas, acompañada por 
artículos y conferencias antológicas de esta personalidad cubana. Titula-
do Fiesta innombrable, y editado por Ediciones Cocuyo, es un rara avis 
dentro de este inventario de textos.

Desde las instituciones culturales, aparecen dos textos en esta década: 
El pájaro que habla. Espíritus, ochas y brujos en Holguín, de Zunilda 
Cuenca y Felipe Abella (1994) y Altares de cruz, de Haydée Toirac (1994).



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS188

El pájaro que habla tuvo la intencionalidad expresa de ofrecer una des-
cripción de las prácticas del cosmos religioso de la Regla de Ocha-Ifá, el 
palo monte y elementos espiritistas, a partir del universo de religiosos 
locales. Se inserta dentro de una posición más didáctica cultural que ex-
plícitamente académica. Forma parte de una tendencia, típica de los años 
noventa, de intentar legitimar culturalmente un conjunto de prácticas 
religiosas y sus actores, ante el cúmulo de prejuicios y silencios que habían 
sufrido en décadas anteriores, priorizando métodos etnográficos como los 
testimonios y la reconstrucción oral desde el sujeto. 

El texto de Haydée Toirac (1994) está inserto en el megaproyecto «Atlas 
etnográfico de Cuba». Dicha investigadora formó parte del equipo nacio-
nal y tuvo a su cargo el trabajo de campo en esta región, producto del cual 
logró recoger una estimable información que, infelizmente, yace sin revi-
sión crítica y publicación. De ese esfuerzo se derivó Altares de cruz, que, 
bajo la metodología etnográfica, muestra esta tradición reconstruida por 
sus propios portadores (más de veinticinco informantes). 

Importantes aportes se revelan, además, en la tesis de maestría de esta 
autora (Toirac, 2011), en la cual se apela a la influencia caribeña en la región, 
un tema muchas veces apartado por prejuicios, desconocimientos o simples 
intentos de diferenciación con la región sur de Oriente. Publicado posterior-
mente como Soy del Caribe (Toirac, 2014), este trabajo mereció el Premio 
Nacional de Investigación José Manuel Guarch Delmonte en el año 2013.

Un texto que se convirtió en boom editorial fue Panteón yoruba. Con-
versación con un santero, de Lourdes González (1993). De carácter tes-
timonial, desde la voz del santero holguinero Argelio Frutos nos muestra 
una pauta de esa rica tradición en mezcla de símbolos, dioses, ritos, ali-
mentos, colores y atributos.

Dirigido hacia el catolicismo, las investigadoras Ángela Peña y Haydée 
Toirac (2011) publicaron un interesante texto dedicado a Oscar Albanés, 
ya mencionado. Como bien explican las autoras, en la intención del libro 
subyace «el interés de rendirle homenaje a uno de los holguineros que más 
trabajó por el desarrollo cultural de su ciudad» (Peña y Toirac, 2011: 20). Sin 
embargo revela, desde los escritos del propio Albanés, datos y hechos sobre 
aspectos de la vida religiosa de la ciudad, mezclados con tradiciones, festi-
vidades y elementos arquitectónicos. Las referencias sobre la Asociación de 
Caballeros de San Isidoro o las Romerías de Mayo lo convierten en texto de 
referencia para estos estudios.

Bajo el reciente sello La Mezquita, se publicó un texto revelador de la auto-
ría de Ángela Peña, Roberto Valcárcel y Miguel A. Urbina (2012). La virgen 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 189

cubana en Nipe y Barajagua es un resultado de múltiples implicaciones. Si 
bien sus autores no pretendieron hacer un libro de carga teórica con aportes 
conceptuales, su grandísimo mérito radica en mostrarnos una reconstruc-
ción multidisciplinaria de un fenómeno complejo.

Otro rara avis, sin dudas, resulta el texto Diez aproximaciones a la fe 
desde una antropología filosófica, de Manuel González Santos (2010). 
Mezcla de cierta ingenuidad filosófica, este atrevido libro aborda ele-
mentos metafísicos y reflexiones sociales, más enmarcadas en opiniones 
eclécticas y a veces incongruentes que en una intención de plantar tesis 
de rigor. A pesar de estos elementos y algunas posturas a revisar sobre la 
cultura y la realidad cubana, se debe aplaudir la motivación del autor de 
ofrecer sus ideas sobre el tema.

Desde el ámbito académico, la historiografía holguinera tiene el privi-
legio de contar con los estudios del arqueólogo y antropólogo José Manuel 
Guarch Delmonte. Entre muchas otras razones, por su producción sobre 
el cosmos religioso de los pueblos originarios. La profunda obra de Guarch 
sobre el taíno, avalada por sus descubrimientos arqueológicos, también 
abarcó un intento legítimo de reconstruir los sistemas de creencias, prác-
ticas y mitología aborigen. 

La investigadora Daisy Fariñas (1995), en el análisis crítico de las fuen-
tes para su tesis doctoral, explica que, aun cuando la obra de Guarch no 
pretendía centrarse en el tema religioso, es una clave referencial para 
cualquier estudio sobre el tema, por la sabia combinación de elementos 
arqueológicos y antropológicos. El taíno en Cuba (Guarch, 1978) y otros 
textos posteriores (como los de 1994 o 1996), revelan aportes de Guarch, 
pero de valor incalculable resulta Mitología aborigen de Cuba (1992), es-
crito en compañía de Alejandro B. Querejeta. 

Una de las tesis más controvertidas del doctor Guarch fue considerar 
que el ritual cordonero de la variante espírita más practicada en esta 
región constituía una supervivencia de la huella cultural de las danzas 
taínas como el areíto. Esta tesis ha sido defendida y argumentada por 
especialistas como José Antonio García Molina y Daisy Fariñas (Fariñas, 
1997; García Molina et al., 1998), desde La Habana, y por el santiaguero 
Carlos Lloga (2013), y rebatida por autores locales que se analizarán pos-
teriormente, como Carlos Córdova y Oscar Barzaga.

Las concepciones de Guarch sobre enterramientos y ritos funerarios se 
han profundizado con aportes recientes del arqueólogo holguinero Rober-
to Valcárcel (2012), cuya obra abre un polémico camino de rupturas inter-
pretativas sobre la sincretización religiosa originaria en nuestro territorio.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS190

En los espacios universitarios, los estudios sobre religión en Holguín 
están asociados a la labor de Carlos A. Córdova Martínez, quien fundó esa 
línea de investigación, con frutos significativos a nivel local y nacional. 
Córdova ha encaminado los análisis hacia las lagunas más importantes 
dejadas por la historiografía nacional y luego, desde el Centro de Estudios 
sobre Cultura e Identidad de la universidad holguinera, ha intentado cu-
brir estos estudios a nivel regional. En este sentido, el tema más desarro-
llado ha girado en torno al cosmos de creencias heterodoxas que forma 
parte de la identidad local.

Su aporte se encuentra disuelto en muchos trabajos y en la docencia 
–como puede comprobarse en la bibliografía de este trabajo, por las nume-
rosas tesis de las cuales ha sido tutor–, pero su reconocimiento se ha visto 
limitado por la ausencia de textos publicados. En el año 2000 aparece el 
libro El espiritismo de cordón, como producto de la tesis doctoral del coau-
tor, Oscar Barzaga Sablón (Córdova y Barzaga, 2000). Este texto recoge 
un serio análisis sobre el origen y características filosóficas del espiritismo 
moderno, su vertebración en Cuba y las peculiaridades de sus variantes, 
esencialmente la cordonera, típica en esta región, incluyendo el método 
comparativo con otras regiones. Es necesario destacar la calidad y profun-
didad del trabajo de campo realizado en esta investigación. 

Los resultados publicados de mayor alcance nacional, sobre estudios re-
ligiosos en el contexto local, se encuentran en la obra de Rigoberto Segreo 
Ricardo, quien defendiera su tesis doctoral en el año 1993, dirigido por Car-
los Córdova. Centrada en el devenir de la Iglesia católica en Cuba, la obra de 
Segreo ha logrado un desplazamiento lógico temporal de los procesos sus-
tantivos asociados a la gestación y consolidación de la formación nacional. 

Estos procesos sustantivos los presentó en tres momentos claves. El pre-
liminar ocurre durante los tres primeros siglos coloniales (la sociedad 
colonial temprana) y así lo resume: «Se trata de su vertebración a una 
realidad insular en la cual el sujeto demográfico, económico y cultural 
dominante era el criollo; eso modificó su ubicación estructural en el juego 
de fuerzas de la sociedad colonial y rediseñó sus funciones sociales a favor 
de los criollos» (Segreo, 2009: 48).

Este primer momento lo subdividió en dos etapas: entre 1510 y 1680, 
es decir, desde la conquista hasta la celebración del Sínodo Diocesano, y 
entre 1680 y 1790, desde el sínodo hasta el boom azucarero. Desde el pun-
to de vista de la socialización historiográfica, la etapa inicial no aparece 
como un nódulo fuerte en las publicaciones de Segreo, solo lo referencia 
como antecedente sustancial. Sin embargo, investigativamente acumuló 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 191

tesis interesantes sobre el periodo, que incluyen no solo el papel de la 
Iglesia en el proceso de criollización, sino elementos claves como la obra 
musical, apreciaciones sobre el barroco eclesiástico y, de forma especial, 
el ciclo mariano de las vírgenes criollas.

Su libro De Compostela a Espada. Vicisitudes de la Iglesia católica en 
Cuba explica la concatenación entre los cambios profundos que generan 
las reformas del obispo Compostela (1685-1704), atravesando el boom azu-
carero, hasta el periodo del obispo Espada (1800-1832). Segreo cargó con 
especial fuerza el análisis sobre la batalla de los diezmos, considerada el 
contenido fundamental de lo que pudiéramos asumir como la segunda 
etapa del conflicto entre superestructura feudal religiosa y economía de 
plantaciones (Segreo, 2000: 49).

Convento y secularización en el siglo XIX cubano (1998), aunque crono-
lógicamente se editó antes, aborda la etapa posterior. El libro recoge un 
cúmulo de información de archivo –producto de su investigación para el 
doctorado– sobre las órdenes religiosas del clero regular en Cuba. Este 
aparente predominio de datos no disminuye la clave comprensiva de lo 
que quería demostrar: que este es un proceso inverso al anterior, de rup-
tura y de transformación de la Iglesia en una institución al servicio de la 
dominación española (p. 48). Su conclusión básica es que «La reforma 
eclesiástica cerró el ciclo de transformación de una Iglesia criolla en una 
Iglesia peninsular. [Se creó] una superestructura religiosa dominada por 
un clero de origen español, desvinculado de los intereses de la Isla y de-
pendiente del Estado, que sustituyó la desaparecida Iglesia criolla» (p. 66).

En 2010 aparece Iglesia y nación en Cuba (1868-1898), texto que cubre 
sus tesis sobre el rol de la Iglesia católica entre el inicio de las guerras 
independentistas y la intervención norteamericana. La combinación de 
fenómenos externos como el contrapunteo conservadurismo-liberalismo 
en España, los importantísimos cambios de la Iglesia católica con el papa-
do de León XIII, imbricados con el complejo proceso al interior de la Isla, 
argumentan su conclusión fundamental de una Iglesia ultraconservadora 
que marca su oposición al proceso nacional cubano. 

Empeñado en su otra pasión –el pensamiento cubano en el periodo re-
publicano y la cuestión nacional–, Segreo no prosiguió sus estudios sobre 
la Iglesia en la República, que sigue siendo una zona de silencio historio-
gráfica a nivel nacional.

Dirigida también por Córdova, se realizó la investigación doctoral de 
Laureano Calzadilla (2009), publicada luego bajo el título De las Alturas 
de Maniabón a ciudad (Calzadilla y Córdova, 2017). Aun cuando su objeto 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS192

no son las estructuras religiosas, sí revela importantes fenómenos sobre 
este asunto en los orígenes de la sociedad criolla. Se declara la dificul-
tad para recomponer el mundo espiritual de una sociedad del siglo XVIII 
como la holguinera, pero el autor expone valiosas conclusiones producto 
del trabajo con fuentes documentales, incluyendo el interesante tema del 
cosmos mariano: «Las reiteradas alusiones en variados documentos del 
siglo XVIII, fundamentalmente en los testamentos, a la Virgen María en 
sus múltiples advocaciones […], evidencian a un holguinero cuya devo-
ción religiosa se inclinaba hacia el culto mariano. En el caso de Holguín 
prevalecía la adoración de la Virgen del Rosario seguida de la Caridad del 
Cobre» (Calzadilla, 2009: 78).

Otro investigador holguinero que ha trabajado el tema religioso es el 
profesor José Vega Suñol. Sus pesquisas han estado centradas en objetos 
etnológicos; sin embargo, sus estudios sobre los norteamericanos en la 
región y en Cuba han aportado importantes conclusiones sobre el protes-
tantismo (Vega Suñol, 1991, 1994, 2004).

Estas permiten adentrarse en pautas culturales dejadas en la región 
por los misioneros norteamericanos en la arquitectura, la educación y 
las asociaciones cívicas, lo cual revela un perfil antropológico de gran 
valía. Dirigido por este investigador, existe un interesante estudio sobre 
la escultura en la ciudad de Holguín en el siglo XX, de la profesora Susel 
Salazar (2004). Esta investigación, marcada por su originalidad y rigor, 
revela una caracterización de la escultura religiosa en la ciudad tenien-
do en cuenta sus aspectos históricos, formales y conceptuales.

En esta línea de estudios etnohistóricos dirigidos por Vega, se encuentra 
el realizado por el tunero José Guillermo Montero Quesada (2007). Su 
objeto global es la presencia anglosajona en Las Tunas, pero ofrece un va-
lioso análisis sobre la herencia protestante en la región, el asentamiento y 
la vertebración institucional dentro de la cultura local. De igual modo, ha 
profundizado sobre el rol de los colegios y el impacto en la vida cotidiana 
de los tuneros.

En este mismo campo, también se han publicado tres textos sobre el 
protestantismo por el autor de estas páginas. El primero (Torres Gómez, 
2008), dedicado al proceso de asentamiento e institucionalización de las 
denominaciones protestantes en la actual provincia de Holguín, intenta 
explicar, desde una perspectiva socioantropológica, la interrelación de 
fenómenos étnicos, migratorios, con la evolución económico-social de la 
región, a partir de la llegada de las diferentes denominaciones. No es una 
historia acabada del protestantismo en la región, pero se apeló a las fuentes 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 193

primarias, tanto documentales como orales, conscientes de que existe una 
gran cantidad de fuentes e información dispersa sin consultar que aporta-
rían mucho a este intento.

Protestantismo en contextos (Torres Gómez, 2012), publicado en Espa-
ña, tomó como eje articulador la institución religiosa y su interrelación dia-
léctica con elementos socioclasistas, étnicos y culturales. Se parte de un 
estudio de caso en la región norte oriental de Cuba, para revelar las cau-
santes implícitas y explícitas de la expansión de este sistema religioso y su 
impacto sociocultural en la década de los noventa del siglo XX en Holguín.

En 2015 apareció Protestantismo y Revolución en Holguín. Ensayo de 
historia inmediata, que revela el complejo entramado de relaciones, en-
cuentros y desencuentros de las denominaciones protestantes con la na-
ciente Revolución en la región norte oriental.

Ya en 2006 este autor había dirigido el proyecto Multimedia del campo re-
ligioso holguinero (Torres Gómez y Graña, 2006), el cual comprendía infor-
mación sobre la estructura de manifestaciones religiosas con algún grado 
de institucionalidad en Holguín. Para su ejecución se apeló a indicadores 
como el proceso de asentamiento, tipologías, festividades, apoyado de un va-
lioso conjunto de fotos y videos que ilustran este fenómeno en la provincia.

Por último, recientemente, se publicó Terapia y religión. Ensayos an-
tropológicos (Torres Gómez, Córdova y Enamorado, 2017), que reúne tres 
acercamientos al principio terapéutico de las curaciones, mitos y sanidad 
divina, desde el pentecostalismo, el palo monte y el catolicismo popular.

La celebración del aniversario 80 de la llegada de la Iglesia adventista 
del Séptimo Día a nuestro territorio fue motivo para la publicación de una 
investigación abarcadora sobre esta denominación. El libro La mujer ves-
tida de Sol. Historia del adventismo en la ciudad de Holguín (1937-2017), 
del poeta y editor Moisés Mayán (2018), recoge los momentos más rele-
vantes del itinerario de esta iglesia, basado en fuentes primarias y orales 
de gran valía. 

En el plano ceñidamente filosófico, los acercamientos a la religión han 
sido pobres en el territorio. Es de resaltar la tesis «José Martí y la religión», 
de Ariel Zaldívar y Alejandro Torres Gómez (1997), cuyas derivaciones han 
sido publicadas en artículos (ver, por ejemplo, Torres Gómez, 1999; Zal-
dívar y Torres Gómez, 2016, y Zaldívar, 2018). Este tema, que fue pionero 
en la región, se ha seguido consolidando, en particular con los resultados 
de la tesis de maestría del profesor Zaldívar (2004), con aportes epistémi-
cos a la hermenéutica filosófica sobre Martí. Es importante mencionar las 
aproximaciones a esta temática realizadas por prestigiosos investigadores 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS194

martianos de la provincia, como Carolina Gutiérrez (2004), Elena Rivas 
(2008) y Dania Riverón (2017).

Existe un cúmulo importante de investigaciones que, por varios moti-
vos, no han salido a la luz. Una parte importante de ellas han sido tesis 
de diploma, maestrías y doctorados, dirigidas por los especialistas antes 
mencionados (la información sobre estos últimos aparece en la bibliogra-
fía de este trabajo).

La tesis de Antonio Guzmán (2001) es resultado de una investigación 
histórico-pedagógica dirigida a profundizar en la historia y el desarrollo 
de la educación en el territorio norte oriental, particularmente en los 
colegios católicos, como componentes de la escuela cubana en la etapa 
que se investigó (1902-1958). En el trabajo se realiza una valoración crí-
tica del proceso pedagógico en estos colegios; además, se enfatiza en su 
establecimiento y evolución y en sus principales características.

Dentro de los trabajos que han continuado la obra de Rigoberto Segreo, 
cabe destacar «La economía no plantacionista en la primera mitad del 
siglo XIX. Su proyección ideológica desde la Iglesia católica», del profesor 
Alexander Abreu Pupo (2011) que, conjuntamente con la tesis del profesor 
Adrián Arévalo (2011) sobre las estructuras económicas de la Iglesia en 
los inicios de la sociedad colonial, permiten un abordaje novedoso de la 
institución, diferente a los estudios sobre pensamiento o factológicos, y 
prometen revelar importantes aspectos de la historia colonial de la Iglesia 
católica en Cuba.

Un tema que merece especial atención, por centrarse en un periodo 
complejo y poco abordado en la historiografía nacional y regional, es 
el de la relación entre Iglesia y Estado en los inicios de la Revolución. 
A él se dedicaron dos investigaciones. La primera, «Iglesia católica y 
Revolución en el término municipal Holguín. Análisis histórico-social 
(1959-1976)», de la profesora Ariadna Figueras (2018), revela un con-
junto de polémicas y hechos particulares muy bien engarzados con 
la situación epocal a nivel nacional. Estos resultados son ampliados 
cronológicamente por la tesis «Relaciones Iglesia católica-Estado re-
volucionario. Holguín 1953-2015», del periodista José Ramón Ramírez 
Pantoja (2018). Ambas tesis tienen el gran valor de convertirse ellas 
mismas en una fuente para el estudio de este fenómeno en el territorio, 
por las múltiples voces que aquí aparecen y que quedan ya en la me-
moria colectiva.

En esta dirección es de destacar «La diócesis de San Isidoro de Hol-
guín», de Julia Elena Cedeño (2017), que rescata el proceso de gestación 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 195

y desarrollo de la joven provincia eclesiástica que tiene su centro en Hol-
guín, con énfasis en su proyección social y laical hasta la actualidad.

Reconocido con el Premio Nacional de Investigación José M. Guarch 
Delmonte, se publica el texto La obra musical religiosa de José María 
Ochoa, de Yanara Grau Reyes (2019), como derivación de una excelente 
investigación de maestría (Grau, 2018). Junto a la composición biográ-
fica y contextual de este músico mambí, se logra un acercamiento a la 
música sacra en Cuba y un catálogo del patrimonio sonoro de nuestra 
región. 

Otra importante tesis, «Los cementerios de Holguín», de Yusleidis Her-
nández (2017), se afinca en un levantamiento profundo de los archivos 
parroquiales, que revela el rol y transformaciones históricas de estos espa-
cios claves en la conformación urbana de la ciudad y los imaginarios que 
alrededor de ellos se generan.

La investigación «Iglesia parroquial mayor de San Jerónimo de Las Tu-
nas de 1763 a 1961», de Yirina Toranzo (2017), recompone el itinerario 
de una de las parroquias más antiguas del norte oriental; mientras «La 
Asociación de Caballeros Católicos de Cuba en Holguín, 1940-1945», del 
investigador Marjel Morales-Gato (2016), propone un estudio histórico 
sobre la estructura, asentamiento y proyección social de esta asociación 
en el territorio holguinero. 

En esta dirección, es de resaltar la tesis «Los Hermanos Maristas en el 
Holguín republicano: asentamiento y proyección social», de Claudia Silvia 
Rondón Ramos (2017), la cual revela el proceso de asentamiento, estruc-
turación y proyección educacional de esta congregación católica como es-
pacio relevante en el entramado social local.

El rico acervo de tradiciones marianas, enraizadas en la cultura del 
norte oriental dadas sus peculiaridades etnogenéticas, es trabajado con 
profundidad en otras dos tesis. La primera, «Religiosidad popular y devo-
ciones marianas en el contexto local: un acercamiento fenomenológico», 
de Lissette Irina Montero Almaguer (2009), refleja las formas simbólicas 
y rituales en que se expresa la religiosidad popular del holguinero a través 
de los cultos marianos, esencialmente a través de la virgen del Rosario, 
patrona de la ciudad. Con otro enfoque disciplinario y con el objetivo de 
determinar, a partir del análisis léxico-pragmático-discursivo, los modos 
de expresión de las creencias marianas en el discurso oral, se presentó 
el trabajo «Análisis lingüístico del legado de las creencias marianas en 
Holguín», de la investigadora y editora Kirenia Medina Salas (2018). En 
esta misma senda, cabe destacar los magníficos estudios del investigador 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS196

Pedro J. Calzadilla (2012) sobre el cristianismo popular en la localidad de 
San Germán.

La presencia en nuestra región del cristianismo ortodoxo, y la funda-
ción de la misión de Santa Paraskeví en Holguín, aparece en la excelente 
investigación «La Iglesia ortodoxa en Holguín», del profesor Víctor Luis 
González Ricardo (2011). No solo caracteriza la presencia ortodoxa en 
Holguín, también ofrece un bosquejo valorativo e informativo sobre el pro-
ceso que dio lugar a la existencia en la Isla de una minoría religiosa que 
tiene como credo aquella vertiente del cristianismo conocida universal-
mente por sus raíces bizantinas. 

De la provincia tunera es la tesis «Sanidad divina y cultura popular», de 
Enrique Lalana Torres (2008), que revela, desde fuentes orales primarias, 
una caracterización de la práctica de la sanidad divina pentecostal como 
oferta y consumo de sentido dentro de la cultura popular tunera.

La investigación desarrollada por Ainel Graña (2011), sobre el movi-
miento de renovación carismática en Holguín, permite el acercamiento 
desde la propia visión de los sujetos implicados, a partir del auge del ca-
rismatismo que se ha operado al interior de la Iglesia católica holguinera, 
fundamentado por sus miembros desde posiciones teológicas y sociales.

Dentro de los estudios sobre protestantismo, vale destacar la tesis «Va-
lores patrimoniales de la Iglesia evangélica de los Amigos en el patrimo-
nio religioso de la región norte oriental de Cuba», de Yanela González 
Pérez (2015), que resalta los valores arquitectónicos e intangibles que 
conserva dicha iglesia, como parte del  patrimonio religioso y de la iden-
tidad regional. 

Continuando la línea de investigación sobre el asentamiento e institu-
cionalización de las denominaciones, específicamente en localidades mu-
nicipales, se realizaron los trabajos «Asentamiento y proyección social de 
la Iglesia bautista en la localidad de San Germán entre 1931-1961», de Lili-
beth Mir Torres (2015), y «Asentamiento y desarrollo del pentecostalismo 
en la localidad de Moa hasta la primera década del siglo XXI», del profesor 
Yasel Lobaina Revé (2016),  este último justificado por el crecimiento de 
movimientos pentecostales y neopentecostales en el este de la provincia.

Es de resaltar la tesis «Pensamiento axiológico sobre el trabajo en el 
protestantismo holguinero: un enfoque desde el desarrollo del cuentapro-
pismo», del investigador Alfredo Noval Mora (2013). Esta pesquisa, de cor-
te transdisciplinario, hurgó en la percepción axiológica del pensamiento 
socioteológico al interior del protestantismo y su impacto en el sector del 
trabajo por cuenta propia.



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 197

La región del norte oriental es un área de fuerte presencia y creci-
miento de los Testigos de Jehová, lo cual ha motivado acercamientos a 
esta temática desde diversos enfoques, tanto históricos como socioló-
gicos. Cabe destacar «Asentamiento de los Testigos de Jehová en Hol-
guín», del periodista Nelson Roque (2006); «Los Testigos de Jehová en 
la comunidad de Piedra Blanca del municipio de Holguín: secta u orga-
nización religiosa», de Emilia Proenza López (2012); «Asentamiento e 
institucionalización de los Testigos de Jehová en la comunidad minera 
de Nicaro-Levisa», de Mercedes Rodríguez (2012). Los dos últimos re-
sultados tienen la importancia de centrarse en comunidades con gran 
impacto de esta denominación. 

Resulta novedosa y polémica la tesis «Uso de la sangre y hemoderivados 
en Testigos de Jehová: un dilema bioético de actualidad en Cuba», del doc-
tor Leonel Alberto Fernández Prieto (2016), no solo por el tema abordado, 
con cruce de criterios médicos y pacientes, sino por el enfoque bioético 
que cuestiona la relación normativa-creencia con la tradición popular y los 
rangos de tolerancia.

Por la importancia que tiene el estudio del hecho religioso en las co-
munidades concretas, su rol como agente socializador y cultural, se han 
realizado un conjunto de investigaciones, dirigidas por el Departamento 
de Estudios Socioculturales, con el objetivo de identificar, describir y 
establecer pautas y tendencias sobre este factor clave. En este sentido, 
es indispensable citar «Influencia sociocultural de la Iglesia evangélica 
pentecostal en el reparto 26 Aniversario del municipio Rafael Freyre», 
de Liset Guerrero San Martín (2011); «La labor sociocultural de las ins-
tituciones religiosas en la comunidad de Floro Pérez», de Anisbet María 
Zoque Rojas (2012), y «Representaciones sociales acerca de los siste-
mas mágicos religiosos: un estudio en el consejo popular Pueblo Nuevo, 
Holguín», de Adriana Ortiz Suárez (2011). Esta última realiza un acer-
camiento al espacio comunitario a través de los sistemas de sustratos 
afrocaribeños.

A pesar de ser el norte oriental una región de rica y profunda presencia 
del espiritismo, más allá de los libros mencionados no abundan las tesis 
sobre esta temática. Es de resaltar «El espiritismo de mesa en el municipio 
de Banes: influencia de Isolina Feria», realizada por Yusmila Hernández 
(2011), que se centra en las prácticas espíritas a través de una figura casi 
mítica de la localidad. 

Nuestra región no posee tradición de sistemas religiosos de sustra-
to africano, salvo pequeñas representaciones muy locales, debido a la 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS198

estructuración etno-racial de su población. La movilidad interna que 
generó el desarrollo económico del territorio, sumada a la crisis de los 
años noventa, implicó el arribo de practicantes de estos sistemas, los 
cuales han logrado un determinado nivel de aceptación como oferta de 
sentido religioso y una rápida reproducción. De este modo, estamos ante 
un sistema religioso importado que aún se encuentra en proceso de asi-
milación cultural, lo que implica cierto nivel de asistematicidad en sus 
prácticas y representatividad media en el imaginario popular. Sin em-
bargo, su creciente visualización y aceptación por los jóvenes ha llevado 
a varias investigaciones, además de a libros publicados desde diversas 
disciplinas.

«La Asociación Cultural Yoruba de Cuba. Su institucionalización en el 
contexto holguinero», de Henry Hidalgo (2009), es una muestra del pro-
ceso de llegada y recepción de estos sistemas y sus formas organizativas 
primarias, así como de sus tendencias fundamentales. Más específico es 
el trabajo «Las ceremonias y rituales mortuorios en la regla de palo monte 
y la santería: un estudio comparativo», de Walter Pérez Díaz (2013), en el 
cual se caracterizan las peculiaridades que han asumido estas prácticas en 
nuestro territorio.

Las reminiscencias de un antiguo cabildo congo, aun en la frontera en-
tre realidad y mito, son estudiadas en «La Regla Conga o palo monte en 
el municipio de Holguín», de Maricel Díaz Ramírez (2012), a través de la 
historia de vida de un famoso sacerdote que conservó buena parte de esa 
memoria histórica. 

El estudio de estas manifestaciones por medio de las artes visuales tam-
bién ha recibido alguna atención. Es de resaltar la pesquisa sobre José G. 
Maslotikka, de la ya citada Adriana Ortiz Suárez (2015), la cual se adentra 
en el cosmos de este importante artista plástico holguinero, que ha tenido 
como centro de su producción el universo del palo monte.

La experiencia acumulada como gestor y curador del Salón de Arte Re-
ligioso de la ciudad de Holguín, llevó a Danilo López Garcés a presentar 
una importante investigación, titulada «Arte religioso en Holguín: repre-
sentación simbólica de la identidad cultural» (2015). Su objetivo es acer-
carse a una comprensión holística de las expresiones y exponentes del 
arte religioso en el territorio holguinero y su integración a los gremios 
visuales de la ciudad, así como el aporte de estos a la comprensión de su 
cultura material, estudio anteriormente inexistente.

La sólida línea de investigaciones etnográficas desarrollada en el Centro 
de Estudios sobre Cultura e Identidad de la universidad holguinera ha lle-



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 199

vado, a través de su programa de maestría, a revelar complejos fenómenos 
en las tradiciones religiosas presentes entre varios componentes étnicos 
de la región.

«El componente étnico cultural árabe en la localidad de Cueto durante 
la primera mitad del siglo XX», de Beatriz Aristola Díaz Leyva (2010), nos 
lleva a la presencia maronita en la región y a tradiciones que aún forman 
parte de la pauta cultural de algunas localidades.

La presencia del Caribe y sus ricos aportes a la cultura regional, inclu-
yendo sus sistemas religiosos, han sido también centro de atención. La 
influencia jamaicana es tratada con profundidad en la tesis doctoral «In-
migración jamaicana en Banes», de la historiadora de esta localidad Yuri-
say Pérez Nakao (2018). El trabajo revela las regularidades del proceso de 
transferencia de la pauta cultural de esta inmigración, entre 1900 y 1930, 
a la sociedad banense. En especial, se muestra el conjunto de asociaciones 
e instituciones religiosas que crearon, entre ellas una verdadera singulari-
dad a nivel nacional como lo es la Iglesia Monte Sinaí.

Asimismo, el desarrollo agrícola azucarero que generó la inversión 
norteamericana en la región favoreció la entrada significativa de bra-
ceros haitianos, que de forma inestable se establecieron en barrios y 
caseríos a lo largo de la franja Alto Cedro-Marcané-Cueto-Antilla-Banes, 
coincidiendo con el ferrocarril y las plantaciones cañeras. Su perma-
nencia en el territorio y la conservación de tradiciones, en particu-
lar sus prácticas religiosas, han llevado a estudios como «El vodú en 
Cuba: estudio de caso en el municipio Cueto», de Bernardo Rubén Cruz 
Frómeta (2013). 

Mucho más abarcadora, por las condiciones de preservación de los gru-
pos portadores, es la investigación de Bertha Julia Noris sobre el asenta-
miento haitiano en la localidad de San Germán, titulada «La inmigración 
haitiana en la región norte-oriental de Holguín. Patrimonio e identidad 
cultural» (Noris, 2009). Este texto etnográfico interpreta los símbolos 
aportados por los refranes populares, por el vodú y por la medicina tradi-
cional, tres manifestaciones de la cultura haitiana que se arraigaron en 
la comunidad de inmigrantes y descendientes de haitianos y pasaron a 
formar parte de la cultura popular del municipio. 

Resulta interesante la tesis «La tumba francesa de Bejuco como práctica 
festiva», de Aracelys Avilés Suárez (2015), investigadora de la Casa del Ca-
ribe. A través de un estudio etnohistórico en Sagua de Tánamo, Holguín, 
revela el proceso que ocasionó la pérdida del carácter festivo de la tumba 
francesa en Bejuco y la resemantización de esta práctica.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS200

CONCLUSIONES

Resumiendo, puede afirmarse que la región norte oriental se ha converti-
do gradualmente en un centro importante de los estudios religiosos, ma-
nifestado en el alcance y socialización de sus resultados. Sin embargo, 
todo balance tiene el deber de mostrar las zonas de silencio o lagunas que 
precisan ser abordadas por las ciencias sociales.

En orden lógico, este autor considera lo siguiente:

• No se han realizado estudios sistemáticos que revelen, desde una 
perspectiva multidisciplinaria, el rico cosmos religioso-mitológico y 
las pautas en la cultura actual de los primeros habitantes de la región, 
a pesar de los profundos abordajes arqueológicos mencionados.

• La historia de la Iglesia católica en la región está por escribir. Inde-
pendientemente de que haya sido tratada en estudios sobre la socie-
dad y la economía, por su incidencia particular merece un estudio 
en profundidad. Dentro de la Iglesia católica, su vertebración du-
rante la República sigue siendo una laguna. La creación y evolución 
de la diócesis, así como su diálogo con la cultura local a través de 
sus parroquias e instituciones laicales, es terreno virgen en los es-
tudios sociales.

• Aun cuando se han realizado estudios sobre los protestantismos en 
forma global en el territorio, existe un cúmulo importante de deno-
minaciones que, por sí solas, desempeñaron un rol significativo en 
la sociedad holguinera y merecen ser analizadas. El surgimiento y 
vertebración de movimientos religiosos de origen protestante o no 
(carismáticos, neopentecostales, apostólicos, orientalistas y otros) 
en los últimos quince años, y su incidencia movilizativa a nivel so-
cial están por abordar.

• Los estudios sobre la relación campo religioso-Revolución en la re-
gión son escasos y contienen polémicas y hechos culturales y sociales 
que precisan ser rescatados bajo la mirada crítica del investigador.

• La llamada religiosidad popular, sus orígenes etnoculturales y diná-
mica funcional dentro de la tradición, como referentes de compor-
tamientos y expresión colectiva, así como los imaginarios y los ethos 
siguen siendo fuente de polémicas sin consenso.

• Manifestaciones artísticas como arquitectura, plástica, música y 
otras de marcado carácter religioso en el territorio holguinero son 
una laguna interpretativa, solo tratada por estudios muy parciales.



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 201

• El rol de las instituciones religiosas en el concierto de la sociedad ci-
vil, sus trasfondos jurídicos y su impacto en el devenir social y políti-
co son un área de extrema valía para comprender de forma integrada 
la sociedad local. Sin embargo, prejuicios, tabúes y otros atavismos 
siguen siendo un lastre para su abordaje sereno y riguroso.

• El casi nulo diálogo interinstitucional y académico entre asociacio-
nes, centros de formación laical, iglesias y otros espacios de reflexión 
teológica con el mundo académico y cultural no permite enfoques 
más multidisciplinarios ni consensos científicos sobre muchos fenó-
menos del campo religioso.

• Las asignaturas de corte antropológico y sobre religión de las carre-
ras humanísticas y de ciencias sociales no aprovechan el cúmulo de 
libros, tesis y artículos que revelan importantes aspectos sobre esta 
temática en el territorio holguinero.

Es preciso, para el abordaje académico del fenómeno religioso, librar-
se ante todo de prejuicios políticos y reduccionismos científicos que, en 
muchas ocasiones, han limitado los estudios. Solo una mirada serena, ri-
gurosa, que integre perspectivas diversas y actuales, nos llevará a revelar 
ese rico entramado socioantropológico, cultural, político, jurídico, ético y 
estético que es el campo religioso.

BIBLIOGRAFÍA

ARROM, JOSÉ JUAN (1974): «Estudio preliminar», Pané, Ramón: Relación 
acerca de las antigüedades de los indios, Siglo XXI Editores, México.

 (1975): Mitología y artes prehispánicas de las Antillas. Si-
glo XXI Editores, México.

 (2005): De donde crecen las palmas. Centro de Investiga-
ción y Desarrollo de la Cultura Cubana Juan Marinello, La Habana.

CALZADILLA, LAUREANO y CARLOS CÓRDOVA (2017): De las Alturas de Mania-
bón a ciudad. Editorial Holguín, Holguín. 

CÓRDOVA, CARLOS y OSCAR BARZAGA (2000): El espiritismo de cordón. Fun-
dación Fernando Ortiz, La Habana.

CUENCA, ZUNILDA y FELIPE ABELLA (1994): El pájaro que habla. Espíritus, 
ochas y brujos en Holguín. Ediciones Holguín, Holguín. 

FARIÑAS, DAISY (1995): Religión en las Antillas. Editorial Academia, La 
Habana. 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS202

GARCÍA CASTAÑEDA, JOSÉ A. (1949): La municipalidad holguinera. Su desen-
volvimiento hasta 1799. Editorial El Arte, Manzanillo. 

GARCÍA MOLINA, JOSÉ A., MARÍA MERCEDES GARRIDO y DAISY FARIÑAS (1998): 
Huellas vivas del indocubano. Editorial Lugus Libros Latin America 
Inc., Toronto.

GONZÁLEZ, JORGE (1989): El fondo cultural holguinero. Imprenta Provincial 
de Cultura, Holguín. 

 (1995): Fiestas tradicionales. Ediciones Holguín, Holguín. 

 y EUGENIO MARRÓN (1999): Fiesta innombrable. Conversan-
do con monseñor Carlos Manuel de Céspedes. Ediciones Cocuyo, Hol-
guín.

GONZÁLEZ, LOURDES (1993): Panteón yoruba. Conversación con un santero. 
Ediciones Holguín, Holguín.

GONZÁLEZ, MANUEL (2010): Diez aproximaciones a la fe desde una antropo-
logía filosófica. Diócesis de Holguín, Caritas Holguín, Holguín. 

GRAU, YANARA (2019): La obra musical religiosa de José María Ochoa. Edi-
ciones La Luz, Holguín.

GUARCH, JOSÉ MANUEL (1978): El taíno de Cuba. Ensayo de reconstrucción 
etnohistórica. Instituto de Ciencias Sociales, La Habana. 

 (1994): Yaguajay, Yucayeque, Turey. Ediciones Holguín y 
Publicigraf, Holguín. 

 (1996): «La muerte en las Antillas», El Caribe Arqueológico 
1, pp. 12-25.

 y ALEJANDRO B. QUEREJETA (1992): Mitología aborigen de 
Cuba. Deidades y personajes. Publicigraf, La Habana. 

GUTIÉRREZ, CAROLINA (2004): Para comprender a Martí. Ediciones Hol-
guín, Holguín.

MAYÁN, MOISÉS (2018): La mujer vestida de Sol. Historia del adventismo en 
la ciudad de Holguín (1937-2017). Impresiones InkJet, Holguín.

MONTERO, JOSÉ GUILLERMO (2007): Presencia anglosajona en la franja cen-
tral de Las Tunas (1902-1935). Editorial Sanlope, Las Tunas. 

MORELL DE SANTA CRUZ, PEDRO AGUSTÍN (1985): La visita eclesiástica. Edi-
torial de Ciencias Sociales, La Habana.

PEÑA, ÁNGELA y HAYDÉE TOIRAC (2011): Escalón tras escalón… Oscar Alba-
nés Carballo. Diócesis de Holguín, Caritas Holguín, Holguín. 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 203

PEÑA, ÁNGELA, ROBERTO VALCÁRCEL y MIGUEL ÁNGEL URBINA (2012): La virgen 
cubana en Nipe y Barajagua. Editorial La Mezquita, Holguín.

RIVAS, ELENA (2008): Pensamiento filosófico de José Martí. Un estudio des-
de las mediaciones político-axiológicas. Editorial de Ciencias Socia-
les, La Habana.

SEGREO, RIGOBERTO (1998): Convento y secularización en el siglo XIX cuba-
no. Editorial de Ciencias Sociales, La Habana.

 (2000): De Compostela a Espada. Vicisitudes de la Iglesia 
católica en Cuba. Editorial de Ciencias Sociales, La Habana.

 (2009): «La Iglesia católica y el proceso de formación na-
cional en Cuba durante la etapa colonial», Memorias del Crisol, tomo 
VII, Ediciones Bayamo, Bayamo, pp. 34-45.

 (2010): Iglesia y nación en Cuba (1868-1898). Editorial 
Oriente, Santiago de Cuba. 

TOIRAC, HAYDÉE (1994): Altares de cruz. Ediciones Holguín, Holguín. 

 (2014): Soy del Caribe. Editorial La Mezquita, Holguín.

TORRES GÓMEZ DE CÁDIZ HERNÁNDEZ, ALEJANDRO (1999): «Itinerario histo-
riográfico de la polémica filosófica en torno a José Martí», Anuario 
Provincial, Holguín, pp. 23-35.

 (2008): Protestantismo y sociedad en el Holguín republica-
no. Ediciones Holguín, Holguín. 

 (2012): Protestantismos en contexto. Un estudio de caso. 
Editorial Academia, España.

 (2015): Protestantismo y Revolución en Holguín. Ensayo de 
historia inmediata. Ediciones La Luz, Holguín.

 y AINEL GRAÑA (2006): Multimedia del campo religioso hol-
guinero, CD-ROM.

 CARLOS CÓRDOVA y ALDO ENAMORADO (2017): Terapia y reli-
gión. Ensayos antropológicos. Ediciones Holguín, Holguín.

VEGA SUÑOL, JOSÉ (1991): Presencia norteamericana en la región norte 
oriental de Cuba. Ediciones Holguín, Holguín. 

 (1994): La arquitectura de perfil norteamericano en la re-
gión de Holguín. Ediciones Holguín, Holguín.

 (2004): Norteamericanos en Cuba. Estudio etnohistórico. 
Fundación Fernando Ortiz, La Habana.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS204

ZALDÍVAR, ARIEL (2018): «Naturalismo antropológico, religiosidad y de-
construcción de la modernidad occidental: releyendo a José Martí», 
Patria, espíritu y modernidad en José Martí, Ediciones Holguín, Hol-
guín, pp. 119-146. 

 y ALEJANDRO TORRES GÓMEZ (2016): «Martí y los pioneros pro-
testantes: un proyecto inclusivo», Honda 46, pp. 36-40.

TESIS CONSULTADAS

ABREU, ALEXANDER (2011): «La economía no plantacionista en la primera 
mitad del siglo XIX. Su proyección ideológica desde la Iglesia católica», 
tesis de maestría en Historia y Cultura en Cuba, Universidad de Hol-
guín (tutor: Dr. Rigoberto Segreo).

ARÉVALO, ADRIÁN (2011): «La economía eclesiástica en Cuba», tesis de 
maestría en Historia y Cultura en Cuba, Universidad de Holguín (tu-
tor: Dr. Rigoberto Segreo).

AVILÉS, ARACELYS (2015): «La tumba francesa de Bejuco como práctica fes-
tiva», tesis de maestría en Historia y Cultura en Cuba, Universidad 
de Holguín (tutor: Dr. Alejandro Torres Gómez).

BARZAGA, OSCAR (1999): «La conciencia religiosa del espiritismo de cordón 
en Holguín: sistema de creencias, culto y ritual», tesis de doctorado 
en Ciencias Filosóficas, Universidad de La Habana (tutor: Dr. Carlos 
Córdova).

CALZADILLA, LAUREANO (2009): «Espacio y criollismo: la sociedad holguine-
ra en el siglo XVIII», tesis de doctorado en Ciencias Históricas, Univer-
sidad de La Habana (tutor: Dr. Carlos Córdova).

CALZADILLA, PEDRO J. (2012): «El cristianismo popular en el imaginario co-
lectivo en San Germán», tesis de maestría en Historia y Cultura en 
Cuba, Universidad de Holguín (tutor: Dr. Carlos Córdova).

CEDEÑO, JULIA E. (2017): «La diócesis de San Isidoro de Holguín», tesis 
de maestría en Historia y Cultura en Cuba, Universidad de Holguín 
(tutor: Dr. Carlos Córdova).

CRUZ, BERNARDO R. (2013): «El vodú en Cuba: estudio de caso en el muni-
cipio Cueto», tesis de maestría en Historia y Cultura en Cuba, Uni-
versidad de Holguín (tutor: Dr. Carlos Córdova).

DÍAZ, BEATRIZ A. (2010): «El componente étnico cultural árabe en la locali-
dad de Cueto durante la primera mitad del siglo XX», tesis de maestría 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 205

en Historia y Cultura en Cuba, Universidad de Holguín (tutor: Dr. 
José Vega Suñol).

DÍAZ, MARICEL (2012): «La Regla Conga o palo monte en el municipio de 
Holguín», tesis de licenciatura en Estudios Socioculturales, Univer-
sidad de Holguín (tutor: M.Sc. Aldo Enamorado).

FERNÁNDEZ, LEONEL A. (2016): «Uso de la sangre y hemoderivados en Tes-
tigos de Jehová: un dilema bioético de actualidad en Cuba», tesis de 
maestría en Bioética, Centro San Arnoldo Jansenn, Holguín (tutor: 
Dr. Pedro Luis Aguilera). 

FIGUERAS, ARIADNA (2018): «Iglesia católica y Revolución en el término mu-
nicipal Holguín. Análisis histórico-social (1959-1976)», tesis de li-
cenciatura en Historia, Universidad de Holguín (tutor: Dr. Alejandro 
Torres Gómez).

GONZÁLEZ, VÍCTOR L. (2011): «La Iglesia ortodoxa en Holguín», tesis de li-
cenciatura en Historia, Universidad de Holguín (tutor: Dr. Alejandro 
Torres Gómez).

GONZÁLEZ, YANELA (2015): «Valores patrimoniales de la Iglesia evangélica 
de los Amigos en el patrimonio religioso de la región norte oriental de 
Cuba», tesis de maestría en Historia y Cultura en Cuba, Universidad 
de Holguín (tutor: Dr. Alejandro Torres Gómez).

GRAÑA, AINEL (2011): «Iglesia católica en renovación carismática: un estu-
dio cultural en el contexto holguinero», tesis de maestría en Historia 
y Cultura en Cuba, Universidad de Holguín (tutor: Dr. Alejandro To-
rres Gómez).

GRAU, YANARA (2018): «Rescate y preservación de la obra musical religiosa 
del músico holguinero José María Ochoa», tesis de maestría en Histo-
ria y Cultura en Cuba, Universidad de Holguín (tutor: Dr. Alejandro 
Torres Gómez).

GUERRERO, LISET (2011): «Influencia sociocultural de la Iglesia evangé-
lica pentecostal en el reparto 26 Aniversario del municipio Rafael 
Freyre», tesis de licenciatura en Estudios Socioculturales, Universi-
dad de Holguín (tutor: M.Sc. Aldo Enamorado).

GUZMÁN, ANTONIO (2001): «El proceso pedagógico en los colegios católi-
cos durante la república neocolonial (1902-1958)», tesis de doctorado 
en Ciencias Pedagógicas, Instituto Superior Pedagógico de Holguín, 
ISPH (tutor: Dr. Carlos Córdova).



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS206

HERNÁNDEZ, YUSLEIDIS (2017): «Los cementerios de Holguín», tesis de maes-
tría en Historia y Cultura en Cuba, Universidad de Holguín (tutor: 
Dr. Alejandro Torres Gómez).

HERNÁNDEZ, YUSMILA (2011): «El espiritismo de mesa en el municipio de 
Banes: influencia de Isolina Feria», tesis de maestría en Historia y 
Cultura en Cuba, Universidad de Holguín (tutor: M.Sc. Aldo Ena-
morado).

HIDALGO, HENRY (2009): «La Asociación Cultural Yoruba de Cuba. Su ins-
titucionalización en el contexto holguinero», tesis de licenciatura en 
Estudios Socioculturales, Universidad de Holguín (tutor: Dr. Alejan-
dro Torres Gómez).

LALANA, ENRIQUE (2008): «Sanidad divina y cultura popular», tesis de li-
cenciatura en Estudios Socioculturales, Universidad de Holguín (tu-
tor: Dr. Alejandro Torres Gómez). 

LLOGA, CARLOS (2013): «Cultura popular tradicional, religión y cubanía: 
Una mirada al relato antropológico cubano desde la Casa del Caribe», 
tesis de doctorado en Ciencias Históricas, Universidad de Oriente 
(tutores: Dr. Ismael Sarmiento y Dr. Jesús Guanche).

LOBAINA, YASEL (2016): «Asentamiento y desarrollo del pentecostalismo en 
la localidad de Moa hasta la primera década del siglo XXI», tesis de 
maestría en Historia y Cultura en Cuba, Universidad de Holguín (tu-
tor: Dr. Alejandro Torres Gómez).

LÓPEZ, DANILO (2015): «Arte religioso en Holguín: representación simbóli-
ca de la identidad cultural», tesis de maestría en Historia y Cultura 
en Cuba, Universidad de Holguín (tutor: Dr. Alejandro Torres Gó-
mez).

MEDINA, KIRENIA (2018): «Análisis lingüístico del legado de las creencias 
marianas en Holguín», tesis de maestría en Historia y Cultura en 
Cuba, Universidad de Holguín (tutor: Dr. Alejandro Torres Gómez).

MIR, LILIBETH (2015): «Asentamiento y proyección social de la Iglesia bau-
tista en la localidad de San Germán entre 1931-1961», tesis de maes-
tría en Historia y Cultura en Cuba, Universidad de Holguín (tutor: 
Dr. Rafael Cárdenas).

MONTERO, LISSETTE I. (2009): «Religiosidad popular y devociones maria-
nas en el contexto local: un acercamiento fenomenológico», tesis de 
licenciatura en Estudios Socioculturales, Universidad de Holguín 
(tutor: Dr. Alejandro Torres Gómez).



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 207

MORALES-GATO, MARJEL (2016): «La Asociación de Caballeros Católicos de 
Cuba en Holguín, 1940-1945», tesis de maestría en Historia y Cul-
tura en Cuba, Universidad de Holguín (tutor: Dr. Alejandro Torres 
Gómez).

NORIS, BERTHA J. (2009): «Estudio sociocultural del impacto de la cultura 
de los inmigrantes haitianos en la cultura y religiosidad popular del 
municipio Urbano Noris», tesis de maestría en Axiología y Ciencias 
Sociales, Universidad de Holguín (tutor: Dr. Oscar Barzaga).

NOVAL, ALFREDO (2013): «Pensamiento axiológico sobre el trabajo en el 
protestantismo holguinero: un enfoque desde el desarrollo del cuen-
tapropismo», tesis de maestría en Historia y Cultura en Cuba, Uni-
versidad de Holguín (tutor: Dr. Alejandro Torres Gómez).

ORTIZ, ADRIANA (2011): «Representaciones sociales acerca de los sistemas 
mágicos religiosos: un estudio en el consejo popular Pueblo Nuevo, 
Holguín», tesis de licenciatura en Estudios Socioculturales. Univer-
sidad de Holguín (tutor: Dr. Alejandro Torres Gómez)

 (2015): «Máscaras y ngangas en la obra plástica de José G. 
Maslotikka», tesis de maestría en Historia y Cultura en Cuba, Uni-
versidad de Holguín (tutor: Dr. Alejandro Torres Gómez).

PÉREZ, WALTER (2013): «Las ceremonias y rituales mortuorios en la regla 
de palo monte y la santería: un estudio comparativo», tesis de licen-
ciatura en Estudios Socioculturales, Universidad de Holguín (tutor: 
Dr. Alejandro Torres Gómez). 

PÉREZ, YURISAY (2018): «Inmigración jamaicana en Banes», tesis de doc-
torado en Ciencias Históricas, Universidad de Holguín (tutores: Dr. 
José Vega Suñol y Dr. Alejandro Torres Gómez). 

PROENZA, EMILIA (2012): «Los Testigos de Jehová en la comunidad de Pie-
dra Blanca del municipio de Holguín, secta u organización religio-
sa», tesis de licenciatura en Estudios Socioculturales, Universidad de 
Holguín (tutor: M.Sc. David Machín).

RAMÍREZ, JOSÉ R. (2018): «Relaciones Iglesia católica-Estado revolucio-
nario. Holguín 1953-2015», tesis de maestría en Historia y Cultura 
en Cuba, Universidad de Holguín (tutor: Dra. Carolina Gutiérrez).

RIVERÓN, DANIA (2017): «El pensamiento filosófico antropológico de José 
Martí: su concreción en la concepción de la inclusión social», tesis de 
doctorado en Ciencias Filosóficas, Universidad Central de Las Villas 
(tutor: Dr. Alejandro Torres Gómez).



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS208

RODRÍGUEZ, MERCEDES (2012): «Asentamiento e institucionalización de los 
Testigos de Jehová en la comunidad minera de Nicaro-Levisa», tesis 
de licenciatura en Estudios Socioculturales, Universidad de Holguín 
(tutor: Lic. Alden Angulo). 

RONDÓN, CLAUDIA S. (2017): «Los Hermanos Maristas en el Holguín repu-
blicano: asentamiento y proyección social», tesis de licenciatura en 
Historia, Universidad de Holguín (tutor: Dr. Alejandro Torres Gómez).

ROQUE, NELSON (2006): «Asentamiento de los Testigos de Jehová en Hol-
guín», tesis de licenciatura en Estudios Socioculturales, Universidad 
de Holguín (tutor: Dr. Alejandro Torres Gómez).

SALAZAR, SUSEL (2003): «La escultura en la ciudad de Holguín en el siglo 
XX», tesis de maestría en Historia y Cultura en Cuba, Universidad de 
Holguín (tutor: Dr. José Vega Suñol).

SEGREO, RIGOBERTO (1993): «La Iglesia católica en la sociedad colonial cu-
bana y sus relaciones con los criollos (1790-1868)», tesis de doctorado 
en Ciencias Históricas, Universidad de La Habana (tutor: Dr. Carlos 
Córdova).

TOIRAC, HAYDÉE (2011): «La presencia del Caribe en la cultura popular tra-
dicional de la provincia de Holguín», tesis de maestría en Historia y 
Cultura en Cuba, Universidad de Holguín (tutor: Dr. José Vega Suñol).

TORANZO, YIRINA (2017): «La Iglesia católica en la actual provincia de Las 
Tunas», tesis de maestría en Historia y Cultura en Cuba, Universidad 
de Holguín (tutor: Dr. José Guillermo Montero). 

VALCÁRCEL, ROBERTO (2012): «Interacción colonial en un pueblo de indios 
encomendados. Chorro de Maíta, Cuba», tesis de doctorado en Ar-
queología, Universidad de Leiden, Países Bajos.

ZALDÍVAR, ARIEL (2004): «El pensamiento ético desalienador de José Martí 
sobre religión», tesis de maestría en Historia y Cultura en Cuba, Uni-
versidad de Holguín (tutor: Dr. Arnaldo Zaldívar).

 y ALEJANDRO TORRES GÓMEZ (1997): «José Martí y la religión», 
tesis de licenciatura en Historia, Universidad de Holguín (tutor: Dr. 
Arnaldo Zaldívar).

ZOQUE, ANISBET M. (2012): «La labor sociocultural de las instituciones re-
ligiosas en la comunidad de Floro Pérez», tesis de licenciatura en 
Estudios Socioculturales, Universidad de Holguín (tutor: Dr. Carlos 
Córdova).



209 |

RELIGIONES (AFRO)CUBANAS  
Y ANTROPOLOGÍA:  

UN BALANCE 

Emma Gobin, y con Géraldine Morel1

Traducción de Niurka Trujillo Hernández

Desde los años noventa, las investigaciones sobre las religiones (afro)
cubanas han conocido un auge inédito, tanto en Cuba como fuera del 
archipiélago. Su desarrollo se puede leer como parte de una renova-
ción más general de los estudios afroamericanos, pero también se debe 
a la conjugación de factores nacionales propios. Este artículo tiene como 
objetivo evocar las condiciones sociohistóricas que han favorecido este 
renacimiento, ubicándolas en el contexto político e ideológico cubano. 
Con el fin de proporcionar hitos históricos y bibliográficos, así como de 
favorecer el dialogo entre estudios producidos en y sobre Cuba –estos 
últimos a veces desconocidos en la Isla, por cuestiones de idioma o de re-
des de difusión–, aborda también ciertas tendencias de esta producción 
científica, indizando y comentando varios trabajos realizados desde los 
comienzos del nuevo siglo. Destaca en particular que, según provengan 
de los Estados Unidos, Europa o Cuba, estos revelan orientaciones y 
sensibilidades diversas, de las que se intentará extraer las líneas genera-
les, antes de presentar el actual campo religioso «afrocubano» y algunas 
temáticas representativas de las investigaciones actuales.

1959 Y 1991: DOS INDICADORES HISTÓRICOS  
PARA LA INVESTIGACIÓN CUBANA Y EXTRANJERA

Dos fechas son esenciales para comprender la historia reciente de 
Cuba en todos los campos, incluida la del desarrollo de la investigación 
nacional y extranjera sobre ese país o, más aún, la del estatus variable 

1 Tomado de Gobin, Emma y Géraldine Morel: «L’ethnographie et l’anthropologie 
religieuses de Cuba: repères historiques et bibliographiques», Ateliers d’anthro-
pologie 38, 2013, http://ateliers.revues.org/9348. Originalmente publicado como 
artículo introductorio al dosier «Religions (afro-)cubaines: logiques rituelles, lo-
giques sociales», fue traducido para su inclusión en esta compilación, con permiso 
de sus autoras. Revisado, reajustado y actualizado por Emma Gobin. 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS210

de las religiones locales. La primera es, por supuesto, el año 1959, 
cuando triunfa la Revolución. La segunda es el año 1991, que marcó 
el inicio del tristemente célebre periodo especial en tiempo de paz, es-
tado de emergencia y de penuria que siguió al desmantelamiento de la 
URSS. Durante la etapa definida por esos dos grandes momentos, los 
investigadores cubanos monopolizaron en gran medida los estudios en 
ciencias humanas y sociales sobre Cuba. En Europa y Norteamérica, 
estos se limitaron con frecuencia a las ciencias económicas y políticas, 
o incluso a investigaciones históricas,2 y por una buena razón. Algu-
nos antropólogos extranjeros interesados en el tema religioso habían 
viajado ocasionalmente a Cuba antes de 1959: después de Katherine 
Dunham (véase Aschenbrenner, 2002), Harold Courlander (1944) o 
William Bascom (1950, 1952, 1953) habían llevado a cabo exploracio-
nes etnográficas en los años cuarenta; Alfred Métraux y Pierre Verger 
(1994) habían visitado la Isla por curiosidad comparativa y por invita-
ción de su colega cubana Lydia Cabrera. Sin embargo, después de la 
Revolución, y en el contexto de la guerra fría, resultó casi imposible a 
los investigadores de Estados Unidos o de Europa occidental realizar 
encuestas etnográficas, salvo escasas excepciones (por ejemplo, Du-
mont, 1964 o Lewis et al., 1977-1978).3 

En términos de investigación y recopilación de datos empíricos, el Es-
tado cubano pretendía orientar y dirigir la producción científica, con el 
fin de hacer de ella uno de los artífices activos de la construcción revo-
lucionaria. Esta producción fue confiada a los investigadores nacionales 
–folcloristas, etnólogos y musicólogos, en menor medida, historiadores– 

2 Para obras de referencia, véanse, entre muchas otras, Levesque, 1976; Kirk, 1989; Pé-
rez, [1988] 2006; Habel, 1989. Sobre las principales tendencias de los estudios históri-
cos y políticos cubanos o Cuban studies, tal y como se institucionalizaron en Estados 
Unidos, especialmente en las universidades de Pittsburgh y Miami –que acogieron a 
intelectuales cubanos exiliados–, véase, por ejemplo, la síntesis de Bloch, 2006. 

3 La conocida expulsión de Oscar Lewis y su equipo, a quienes las autoridades habían 
recibido para recoger historias de vida entre la población, marcó de cierta forma el 
fin de la acogida oficial de etnógrafos extranjeros en Cuba. Desde luego, algunos 
estudiosos occidentales pudieron permanecer en el país en los años setenta, pero 
sus investigaciones se vieron obstaculizadas (véase, por ejemplo, Bataillon, 2006). 
Cabe señalar que, en cambio, algunos estudiosos soviéticos (en su mayoría rusos) 
fueron invitados a colaborar con los cubanos. Más tarde, también fueron recibidos 
numerosos estudiantes africanos, pero solo unos pocos se orientaron hacia las cien-
cias sociales.



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 211

quienes integraron diferentes instituciones científicas y/o culturales esta-
tales creadas con ese objetivo.4 De ellos se esperaba particularmente que 
participasen en la construcción y promoción de una identidad nacional 
única, en la valorización de culturas consideradas hasta entonces como 
subalternas y reivindicadas como constitutivas de la identidad, así como 
en la identificación y estudio de prácticas y representaciones considera-
das perjudiciales para la construcción del socialismo y potencialmente 
destinadas a ser erradicadas. Según esta triple perspectiva, y en relativa 
continuidad con los escritos prerrevolucionarios de autores fundadores, 
como Fernando Ortiz, Rómulo Lachatañeré y Lydia Cabrera,5 una de las 
primeras temáticas abordadas fue la de las religiones «afrocubanas», tam-
bién llamadas «de origen africano».6 Antes de que se definiesen nuevas 
prioridades de investigación, numerosos artículos publicados en revistas 
nacionales despejaron el campo empírico (panteones locales, aspectos 
morfológicos y mitológicos de ciertas prácticas de culto, iconografía y vo-
cabulario vernáculo, organización social y jerarquías sacerdotales, cultura 
material y objetos rituales, etc. Véanse Actas del Folklore, 1961; Etnología 
y Folklore, 1966-1969). Algunas obras, como las de José Luciano Franco 
(1959, 1961) o Teodoro Díaz Fabelo (1960), erróneamente descuidadas 
por la posteridad, debido a su mala difusión, se publicaron también de 
manera paralela.7 

En el transcurso de los años setenta, los investigadores cubanos abando-
naron el tema afrocubano, ante una reorientación de la política científica 
hacia el estudio extensivo de las culturas provinciales y «populares» rurales. 
Se desarrolló, sobre todo, en el marco del ambicioso proyecto «Atlas etnográ-
fico de Cuba», que movilizó a la comunidad científica del país durante casi 
dos décadas y dio lugar a dos publicaciones tardías (Colectivo de autores, 

4 La historia de esas instituciones es demasiado larga para describirla aquí, pero 
mencionaremos en particular el Instituto de Etnología y Folklore. Creado en 1961, 
desempeñó un papel protagónico en el desarrollo de los estudios religiosos duran-
te esa década (véase Carrazana y Núñez, en esta compilación). 

5 Véanse Dianteill, 1995; Castellanos, 2003.
6 Esa elección temática también se hacía eco de los programas de la Unesco sobre 

la «presencia africana» en las Américas, situación que, durante algunos años, 
favoreció los intercambios entre intelectuales de todas las nacionalidades.

7 Díaz Fabelo (1967, 1969, 1970), por ejemplo, fue un autor prolífico, pero la ma-
yoría de sus trabajos han permanecido inéditos y circulan principalmente como 
mecanuscritos.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS212

1999 y 2000).8 Sin embargo, el estudio de las religiones afrocubanas no 
fue completamente abandonado, algunos continuaron escribiendo ocasio-
nalmente sobre el tema.9 Pero fue sobre todo en los Estados Unidos donde 
se mantuvo, por varios autores cubanos exiliados, como la afrocubanista 
Lydia Cabrera ([1974] 1980, 1975, [1977] 1986, 1980), mencionada con an-
terioridad, o Jorge Castellanos, quien publicaría tardíamente una antología 
dedicada a este (Castellanos y Castellanos, 1992). Progresivamente, a medi-
da que las prácticas religiosas afrocubanas se fueron extendiendo por la co-
munidad de exiliados, en áreas metropolitanas como Miami o Nueva York, 
y en determinados círculos norteños, especialmente afronorteamericanos, 
atrajeron la atención creciente de académicos radicados en el país,10 fuesen 
o no de origen cubano. Esos estudios comenzaron entonces a instituciona-
lizarse. No obstante, como la Isla seguía siendo inaccesible, las religiones 
afrocubanas se abordaban sobre todo a partir de datos de segunda mano 
(o antiguos), o de investigaciones de campo en territorio estadounidense, 
lo que continúa siendo así para la mayoría de los textos redactados allí. 
Aunque el análisis de esa extensa literatura sobrepasa los límites de este 
artículo, algunos de ellos requieren comentarios más precisos. 

LAS INVESTIGACIONES REALIZADAS  
EN LOS ESTADOS UNIDOS Y EL SURGIMIENTO  

DE UNA PERSPECTIVA ETNOHISTÓRICA

En el campo de los estudios religiosos cubanos, los trabajos del historiador 
de arte David H. Brown (1989, 2003 a y b) y del historiador y antropólogo 
Stephan Palmié (1986, 1991, 2002, 2013) se han convertido en referencias 
ineludibles, tanto por la calidad de los datos que exponen como por sus no-
vedosas reflexiones epistemológicas. Basados en investigaciones realizadas 
en los años ochenta en los Estados Unidos –en Nueva Jersey y Miami, res-
pectivamente–, continuadas en suelo cubano a partir de los años noventa, 
ambos se apoyan en materiales procedentes de la historia (o de historias) 
oral(es) local(es) y en el escrutinio de archivos públicos o privados. Se trata 

8 Por solo mencionar las que recogieron, de manera global, todas las secciones del atlas.
9 Véase, por ejemplo, la reedición de los textos de Rafael López Valdés (1985) que, 

en su mayoría, datan de los años setenta.
10 Entre otros: Sandoval, 1979; Martinez y Wetli, 1981, 1983; Palmié, 1986; Kirby y 

Sanchez, 1988. También Murphy, 1988; Brandon, 1993; Gregory, 1999, cuyas obras 
reelaboran sus tesis de doctorado, defendidas respectivamente en 1980, 1983 y 1986. 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 213

de trabajos de gran envergadura, con una orientación pluri o transdiscipli-
naria, que abordan las dinámicas de constitución de los sistemas rituales 
afrocubanos y sus formas de (re)producción en el tiempo, con una vocación 
comparativa. Partiendo de premisas constructivistas sensibles a la innova-
ción y la agency en la constitución de «tradiciones», Brown y Palmié reela-
boraron conceptos como los de hibridez y modernidad, contribuyendo a la 
sustitución de otros más esencialistas, como «retenciones» y «tradiciones» 
«africanas», que habitualmente habían sido asociados con las religiones 
afrocubanas y, en términos más generales, afroamericanas.11 También re-
velan una orientación fundamental de los estudios afroamericanistas con-
temporáneos –esfera que algunos incluyen hoy en los llamados estudios 
«afroatlánticos» (Yelvington, 2006; Palmié, 2008), expresión significativa 
de la escala de análisis adoptada y de su arraigo histórico. Influenciados por 
las propuestas iniciales de Sidney W. Mintz y Richard Price (1992), por el 
paradigma del «Atlántico negro» del británico Paul Gilroy (1993), así como 
por una corriente de antropología histórica o de etnohistoria muy repre-
sentada en los Estados Unidos en lo concerniente a los estudios yoruba de 
África –con los cuales Brown y Palmié dialogan expresamente y viceversa 
(véanse Apter, 1992; Matory, 1994, 2005)–, estos trabajos encarnan el «giro 
historiográfico» que experimentaron los estudios estadounidenses sobre 
estos temas. Salvo algunas excepciones,12 esta preocupación etnohistórica 
domina, aunque en diferente medida, las investigaciones realizadas en los 
Estados Unidos en el campo religioso,13 lo cual las distingue de las realiza-
das en Europa y Cuba, más preocupadas, como veremos, por la etnografía 
o el análisis sincrónico de las religiones afrocubanas. 

Aunque el arraigo teórico esbozado refleja en parte la preocupación de esos 
estudios por inscribir las religiones afrocubanas en la diacronía, debe anotarse 

11  Sobre todo, en los trabajos de Melville Herskovits o Roger Bastide.
12 Como Kristina Wirtz (2007), que se interesó por las dinámicas discursivas que 

intervienen en la construcción interna de las «comunidades» religiosas y por cues-
tiones de ritualidad, o Todd R. Ochoa (2010), que examinó determinadas implica-
ciones prácticas de las representaciones religiosas en la Isla.

13 Ver, entre otros, Ramos, 2000, 2003; Routon, 2005, 2008; Miller, 2009 o, incluso, 
Hagedorn, 2001, aunque esta última es también sensible a la cuestión de la actua-
ción ritual. El libro editado en Inglaterra por A. Apter y L. Derby (2010), ambos 
del Departamento de Historia de la Universidad de California en Los Ángeles 
(UCLA), también es representativo de esa corriente. Incluye varios artículos dedi-
cados a las prácticas religiosas cubanas (entre ellos, uno de Palmié) que, de esta 
forma, se ven situados en un mundo histórico «transatlántico».



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS214

un factor de otra naturaleza. A lo largo de los años 1990-2000, las autoridades 
estadounidenses imponen restricciones a los residentes de su país, incluidos 
estudiantes e investigadores, para viajar a Cuba, con mayor razón para una 
larga estancia como la que exige el trabajo de campo. Los etnógrafos más deci-
didos pudieron, por supuesto, sortear esas dificultades –los autores antes men-
cionados son un ejemplo de ello–, pero esta situación también ha constituido, 
sin dudas, un gran obstáculo para la realización de investigaciones in situ y, 
por consiguiente, para un mayor desarrollo de los estudios estadounidenses 
sobre las implicaciones y dinámicas contemporáneas de las expresiones reli-
giosas locales, al igual que para su dimensión de praxis.

En este sentido, es más bien por la parte europea14 que la etnología, 
precisamente subordinada a las condiciones de factibilidad de investiga-
ciones empíricas de larga duración, comenzó a adentrarse en el terreno 
cubano y, en particular, en el terreno religioso, debido sobre todo a las 
reorientaciones económicas e ideológicas sucedidas desde el inicio del pe-
riodo especial, que indirectamente han beneficiado a los ciudadanos del 
viejo continente. 

LA INVESTIGACIÓN EN EUROPA  
Y LA INTENSIFICACIÓN 

DE LOS ESTUDIOS ETNOGRÁFICOS

Durante los años noventa, con las directivas encaminadas a revitalizar la 
economía cubana y la entrada de divisas a través de medios alternativos, 
como el turismo de masas, se facilitó la estancia de extranjeros en el terri-
torio nacional, un elemento que propició la llegada de estudiantes europeos, 
deseosos de iniciar investigaciones. Además, en 1991, el IV Congreso del 
Partido Comunista de Cuba decretó la liberalización religiosa, como resul-
tado de una tendencia iniciada con el «proceso de rectificación de errores 
y tendencias negativas», anunciado por Fidel Castro en abril de 1986, que 
tuvo consecuencias evidentes. En primer lugar, numerosos cubanos co-
menzaron a poner de relieve, de manera individual o colectiva, su religiosi-
dad y, en particular, su pertenencia al mundo de las religiones afrocubanas 
(vestimenta de iniciados, discurso de autopresentación, gestualidad, etc.). 
Esta situación contribuyó a «despolitizar» el tema: una afiliación religiosa 

14 Vale mencionar que, aunque existe una tradición de estudios políticos sobre Cuba en 
Canadá, y que gran número de canadienses visitan la Isla desde los años noventa, la 
etnología sobre Cuba no parece haber alcanzado allí un desarrollo significativo.



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 215

ya no comprometía una carrera de militante socialista, ni ponía en tela de 
juicio un compromiso revolucionario La visibilidad social cada vez mayor de 
las prácticas religiosas locales trajo consigo, como consecuencia lógica, que 
los etnógrafos de Europa se interesasen en ellas: además de haber intrigado 
a los fundadores de los estudios religiosos afroamericanos, tales prácticas 
parecían estar en el centro de la experiencia de sus interlocutores. 

En este sentido, es elocuente el trabajo de Kali Argyriadis (1999), quien 
había comenzado por el estudio de la danza (siguiendo el consejo de sus 
tutores cubanos) y se reorienta hacia el tema religioso. Basada en una 
profunda investigación etnográfica llevada a cabo en La Habana, en los 
inicios del periodo especial, su obra ofrece una visión detallada de las 
prácticas religiosas habaneras, haciendo hincapié en la lógica terapéutica, 
la unidad conceptual y la complementariedad que las rigen, así como su 
inserción en la sociedad cubana del periodo especial. De manera conco-
mitante, el sociólogo Erwan Dianteill (2000) publica un libro basado en 
investigaciones conducidas en 1994-1995, sobre dos temáticas más espe-
cíficas: la de género, entendida como una de las claves de la diversidad re-
ligiosa habanera, y –en línea con las propuestas de J. Goody sobre oralidad 
y escritura– la de las implicaciones de la escritura en la constitución y, en 
menor medida, la transmisión de determinados saberes mítico-rituales 
asociados con las religiones afrocubanas. 

Dentro de una antropología europea «cubanista» aún incipiente, la re-
ligión se impone rápidamente como un importante –y, salvo excepción 
(por ejemplo: Rosendhal, 1997), exclusivo– campo de investigación. Esto 
es especialmente evidente en la primera década de los 2000, durante la 
cual las perspectivas se diversifican y el número de trabajos se multiplica. 
En Suecia, por ejemplo, Johan Wedel (2002, 2004) termina un docto-
rado sobre la dimensión terapéutica y médica de las prácticas rituales 
afrocubanas. En Reino Unido, Martin Holbraad (2002, 2012) defiende 
su tesis sobre Ifá, escribiendo luego una obra ambiciosa sobre la «ontolo-
gía» de la noción de «verdad», tal y como se aplica a la adivinación de Ifá, 
abordando cuestiones epistemológicas que desbordan una preocupación 
meramente etnográfica. Desde entonces, otras investigaciones doctorales, 
publicadas o inéditas, se han realizado en diversas instituciones europeas 
(Testa, 2006; Konen, 2006, [2009] 2014; Espirito Santo, 2009; Kerestetzi, 
2011, 2016; Panagiotopoulos, 2011; Rauhut, 2011, 2012; Gobin, 2012; Mo-
rel, 2012; Roth, 2016; Toutain, 2019).

Mientras que, en los Estados Unidos, la práctica de la santería (o Regla 
de Ocha) atrae la atención de la mayoría de los investigadores, los autores 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS216

europeos parecen ampliar el espectro etnográfico. Para solo citar los traba-
jos ya mencionados, K. Argyriadis, E. Dianteill y A. Panagiotopoulos tienen 
en cuenta varias modalidades religiosas (espiritismo, palo monte, catolicismo 
popular, etc.). M. Holbraad, A. Konen y E. Gobin se interesan de manera más 
sistemática en Ifá, a menudo abordado como el simple corolario adivinatorio 
de la santería, en detrimento del análisis de sus lógicas internas y distintivas. 
D. Espirito Santo y G. Morel se interesan en prácticas desatendidas desde el 
punto de vista etnográfico, respectivamente espiritismo y abakuá. S. Testa –
quien trabajó en Ciego de Ávila–, K. Kerestetzi –en Cienfuegos–, J. Wedel y M. 
Toutain –en Matanzas–, salen del «habanocentrismo» del que padecen, salvo 
raras excepciones (véase Wirtz, 2007, para Santiago de Cuba), los estudios 
religiosos foráneos sobre Cuba. C. Rauhut se refiere a la santería desde el 
punto de vista de su proceso de «globalización», tema cada vez más preciado 
en los estudios afroamericanistas desarrollados alrededor de la temática de la 
«transnacionalización» religiosa, fenómeno vinculado a las migraciones y al 
turismo y que remite, en este caso, a la implantación de las prácticas cubanas 
fuera de su contexto originario.15 Más allá de la diversidad de estos temas y 
de los anclajes teóricos movilizados por uno u otro investigador, la unidad 
de esta producción radica en la adopción de una perspectiva empirista, o 
enfoque etnográfico, considerada como condición primaria para una mejor 
comprensión de estas prácticas y dinámicas. Antes de abordar los estudios 
cubanos al respecto, vale evocar brevemente las prácticas a las que estamos 
haciendo referencia. 

EL CAMPO TERAPÉUTICO-RELIGIOSO CUBANO:  
UN UNIVERSO RICO Y DINÁMICO

Como acabamos de sugerirlo, las religiones llamadas «afrocubanas»16 
son más variadas y diversas que lo que se podría sospechar a primera 

15 Otros trabajos europeos han abordado esta dimensión, por ejemplo: Gobin, 2007, 
2008; Morel, 2014; Rossbach, 2010, Argyriadis y Capone, 2011. En lo que va de 
este siglo, la literatura latinoamericana dedicada al tema también registró un 
crecimiento importante. Véanse, entre otros, Juárez, 2014 (libro derivado de un 
doctorado presentado en 2007) o Saldivar, 2015.

16 Las prácticas así llamadas son seguidas por un gran número de cubanos, indepen-
dientemente de su nivel escolar, pertenencia «racial» o, en general, medio social. 
Popularizado en los albores del siglo XX por F. Ortiz ([1906] 1995), en la esfera de 
las ciencias sociales, el término «afrocubano» tuvo gran importancia para valori-
zar el aporte africano a la cultura e identidad nacionales, y perdura en el lenguaje 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 217

vista. Integrando en un proceso sincrético diferentes elementos, en par-
ticular de origen africano, estas se desarrollaron de forma dinámica, 
como producciones locales sui géneris. Entre ellas, la más famosa es la 
santería, que en ocasiones también se designa con el término etic de 
Ocha-Ifá (López Valdés, 1985), para señalar su interdependencia con 
el polo adivinatorio de Ifá. Considerada de origen yoruba, se basa en el 
culto a los orichas y egun (ancestros) y el uso de técnicas adivinatorias. 
Pero la santería, aunque es particularmente valorizada y representada 
en el discurso de los intelectuales locales y extranjeros, comparte el pa-
norama religioso con otras prácticas no menos populares. 

Así, el palo monte, mucho menos estudiado, también está presente en 
toda la Isla.17 Asociado a un área cultural y lingüística bantú, se fundamen-
ta en el culto de entidades llamadas nfumbi/nfumbe (muertos), personali-
zadas y materializadas en objetos centrales para la práctica. Dependiendo 
de las configuraciones regionales, otras prácticas conforman también el 
paisaje terapéutico-religioso local: en las provincias occidentales de La Ha-
bana y Matanzas, la abakuá, asociación masculina basada en un código de 
honor de fundamento ritual, la cual tiene antecedentes en las sociedades 
secretas masculinas de la región del Calabar (actuales Nigeria y Camerún); 
en la región de Matanzas, y en menor medida de Cienfuegos, la arará, de 
origen dahomeyano (ewé-fon), casi nunca estudiada;18 en las provincias 
orientales, como Santiago de Cuba y Guantánamo –y en todas las zonas que 
acogieron, desde el siglo XVIII y hasta hoy, una inmigración proveniente de 
la vecina Haití– una modalidad del vodú, involucrando el culto a los loas.19 
A lo largo de la Isla, en algunas localidades, e incluso específicamente en 

académico y cotidiano para designar determinadas producciones culturales, artísti-
cas y, sobre todo, religiosas, aunque se ha acotado su carácter perjudicial para la ideo-
logía del unitarismo y la homogeneidad cultural defendida por la Revolución. Como 
señalan muchos autores cubanos, sería igualmente legítimo calificarlas sencillamen-
te como «cubanas» (de allí, el matiz aportado en el título de este artículo).  

17 Se suele clasificar en tres variantes dominantes (mayombe, kimbisa, brillumba) 
que, como apuntan distintos autores (De Almeida Cunha, 2013; Kerestetzi, 2016), 
no reflejan la plasticidad y extrema personalización de la práctica cotidiana.

18 El beninés Brice H. Sogbossi (1998), quien realizó sus estudios universitarios 
en Cuba, es, hasta ahora, uno de los pocos que se interesó en ello. Encontramos 
algunos elementos en Andreu (1992) y Brown (2003b). 

19 Véase James, Millet y Alarcón (1992) o Pérez Massola (2013). Sobre el vínculo 
privilegiado entre vodú y palo monte, véase también Sogbossi (1998) y De Almeida 
Cunha (2013). 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS218

determinadas familias (véanse Basso, 2005; Testa, 2005; Toutain, 2019), 
se encuentran además expresiones de culto que se distinguen de las men-
cionadas por su modo de reproducción, basado en la transmisión dentro de 
la familia biológica (las más extendidas, por el contrario, están basadas en 
un sistema de parentesco ritual). En todas partes están vigentes prácticas 
diversas, en unas ocasiones llamadas muertería, en otras espiritismo, basa-
das específicamente en la comunicación con los «muertos». El espiritismo, 
inicialmente anclado en Europa y Estados Unidos, pero que en Cuba –tanto 
en sus formas «populares» como «científicas»– ha incorporado elementos de 
origen africano, es, de hecho, un componente intrínseco de la esfera religio-
sa cubana. Está estrechamente unido, tanto de manera ritual como concep-
tual, a las demás manifestaciones religiosas mencionadas (Palmié, 2002; 
Espirito Santo, 2015).20 Todas esas prácticas toman finalmente, como telón 
de fondo, un catolicismo popular que involucra el culto a los santos –figuras 
identificadas con determinados orichas y, a veces, nfumbis–, y constituyen 
ejemplos emblemáticos de los sincretismos resultantes de la historia colo-
nial y esclavista americana. En menor medida, algunas integran lejanas in-
fluencias chinas y jamaicanas (debido a inmigraciones de los siglos XIX y XX) 
o, incluso, elementos considerados «taínos», a través de figuras espirituales 
como la del «indio», que se encuentra, en particular, en el espiritismo. 

Tomadas en conjunto, todas esas prácticas conforman, pues, un vasto 
campo terapéutico-religioso, donde pueden funcionar de forma comple-
mentaria para los adeptos.21 Al nivel de las trayectorias terapéuticas e indivi-
duales, los caminos poli-iniciáticos son numerosos, es frecuente recurrir a 
diferentes especialistas rituales y una persona puede presentarse, por ejem-
plo, como espiritista, palera, santera y, en el caso de los hombres, abakuá 
(aunque haya reglas «canónicas» para el paso entre una u otra afiliación, y 
una de estas termine por primar cuando la persona asume deberes rituales 
específicos). Históricamente, esas prácticas se construyeron influencián-
dose mutuamente y, hoy día, según sus entendimientos propios, sus espe-
cialistas toman prestados unos a otros e intercambian conceptos, símbolos, 
técnicas, artefactos o, inclusive, elementos estéticos. Como se ha subrayado 

20 El establecimiento de tipologías en diversas «tradiciones» responde más a una 
obsesión clasificadora de los autores que a la descripción de realidades empíricas 
(véase Espirito Santo, 2013). 

21 De ahí que, según la escala de análisis o el aspecto que se propone aclarar (bio-
gráfico, organizacional, etc.), se puedan abordar como un conjunto relativamente 
monolítico, en el que aparecen interconectadas, o como prácticas distintas requi-
riendo un análisis propio. 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 219

(véanse James, 2001; Palmié, 2002; Argyriadis, 1999), esas prácticas mo-
vilizan efectivamente un universo de representaciones homogéneas y una 
teoría de la persona común. Aunque tengan una organización y dispositivos 
rituales propios, sus técnicas mágico-religiosas también se apoyan en una 
gramática similar que involucra una lógica de reciprocidad e intercambio 
constante con entidades extrahumanas, sea mediante la adivinación, la po-
sesión, diferentes procedimientos de oblación material y espiritual y/o la 
iniciación. Al mismo tiempo –y exceptuando el abakuá, que no propone 
ningún «servicio religioso» (véase Morel, 2012)–, esta situación de plura-
lismo esboza, como podemos imaginar, los contornos de un «mercado reli-
gioso», en el sentido bourdieusiano del término, atravesado por importantes 
dinámicas antagónicas y de clientelismo. Debido a la producción, en este 
universo, de formas alternativas de poder (individual y colectivo) y a una 
organización pluricéfala y segmentada –los grupos de culto suelen orga-
nizarse alrededor de la figura de un iniciado o especialista carismático–, 
también engloba fuertes dinámicas competitivas que generan un poderoso 
trabajo de «fronteras», en el sentido de Barth (1969, véase también Wirtz, 
2007), al nivel de las carreras religiosas. El universo religioso (afro)cubano 
es, entonces, animado por dinámicas a la vez centrípetas y centrífugas, 
caracterizado por cierta fluidez y, al mismo tiempo, por incesantes demar-
caciones y negociaciones internas, las cuales también se han parcialmente 
reconfigurado con los cambios de los años noventa.

SOCIALISMO, RELIGIÓN  
Y RENOVACIÓN DE LAS PUBLICACIONES CUBANAS

En materia religiosa, se sabe que la Revolución cubana no se lanzó en una 
lucha institucionalizada contra las creencias religiosas. En la práctica, has-
ta inicios del periodo especial, los individuos que profesaban abiertamente 
una fe eran ciertamente discriminados en sus carreras estudiantiles, pro-
fesionales y políticas, pero, al mismo tiempo, la Constitución afirmaba la 
libertad religiosa. Además, en el contexto de la construcción y promoción 
de la identidad nacional, las dimensiones coreográfico-musicales asociadas 
a estas prácticas (particularmente de la santería y del abakuá) fueron par-
cialmente valorizadas y representadas en una lógica de «patrimonializa-
ción», guiada por los desafíos propios de la construcción revolucionaria.22 

22 Véanse por ejemplo Hagedorn, 2001; Argyriadis, [2005] 2015; Gobin, 2009;  
Viddal, 2013. Sobre las relaciones contemporáneas entre religión y política, 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS220

Si bien los nuevos imperativos económicos y culturales vinculados al 
desarrollo del turismo completaron ese proceso después de 1991, algu-
nos adeptos al espiritismo, al palo monte, a la santería y al abakuá rei-
vindicaron a su vez, con mayor o menor éxito, la institucionalización 
de sus prácticas ante la Oficina de Atención a Asuntos Religiosos del 
Comité Central (véanse Espirito Santo, 2009; Morel, 2010; Gobin, 2013). 
A todos los niveles, individual o colectivo, los desafíos simbólicos, iden-
titarios, (micro)políticos y, en cierta medida, económicos, inherentes a 
la práctica, se hicieron particularmente visibles. El auge de una rica 
–aunque muy heterogénea– literatura in situ, también contribuyó a esa 
visibilidad. 

En su seno se destacan, particularmente –por ser precursores de este 
auge en La Habana, así como por su marco científico y la originalidad de 
sus posturas–, trabajos publicados tempranamente en los años noventa: 
el de Aníbal Argüelles e Ileana Hodge (1991), que propuso abordar la 
cuestión de las articulaciones internas entre diferentes cultos; los de 
Lázara Menéndez (1990, [1995] 2001), quien editó una voluminosa com-
pilación sobre estas religiones, dando espacio a una pluralidad de voces 
(emic y etic), y problematizó intentos de institucionalización y (re)africa-
nización; el de Tomás Fernández Robaina (1994), que abordó las repre-
sentaciones de los propios actores sobre sus prácticas, poniendo esmero 
en recoger testimonios orales,23 o el de Rosa María de Lahaye y Rubén 
Zardoya (1996), con un análisis sociológico y simbólico de conjuntos 
míticos. La distensión de las cuestiones ideológicas, que en otro tiempo 
habían lastrado el estudio de los fenómenos religiosos en la Isla, per-
mitió a los investigadores renovar el campo de esos estudios mediante 
reflexiones e investigaciones empíricas originales. De esta manera, con-
vergieron parcialmente (y recíprocamente) con colegas «del Norte» o de 
Europa; en particular –hablando de trabajos más recientes– al estudiar 
tradiciones rituales descuidadas (por ejemplo, James, 2006; Quiñones, 
2014) o procesos de innovación religiosa igualmente minusvalorados 
(Menéndez, 2002). 

véanse Ayorinde, 2004, o Hearn, 2008. Para formulaciones explícitas de la ideo-
logía según la cual se pretendía, de forma paralela, despojar estas prácticas de 
su contenido semántico y simbólico, véanse, entre otros, Martínez Furé [1979] 
1997; Guanche, 1983. Véanse también Roth y Lahaye, en esta compilación.

23  El mismo Fernández Robaina (1996) bosqueja un cuadro detallado de las publica-
ciones cubanas dedicadas al tema durante los noventa (otros elementos se pueden 
encontrar en Sanchez, 2000, artículo que conocimos solo recientemente).



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 221

Sin embargo, esa literatura académica coexiste con una de otra índole, 
producida por investigadores «patentados» o autodidactas bajo la forma 
de obras destinadas al «gran público», así como por practicantes que, al 
invocar la antropología, aspiran a dar cartas de nobleza y una dimensión 
pública a sus prácticas. Son recopilaciones de mitos, enumeraciones de 
particularidades relacionadas con una u otra entidad o divinidad, de las 
correspondencias que unen los «panteones» del espiritismo, el palo monte, 
la santería, etc. (además del ineludible libro de Bolívar [1990] 1994, ver, en-
tre otros ejemplos, Barnet, 1995; Govín, 1996; Arce y Ferrer, 1999). Como 
ha subrayado Fernández Robaina (1996), son de carácter «divulgativo» (no 
científico); sus tendencias más «folclorisantes» que etnográficas también 
pueden ser consideradas perjudiciales para una conceptualización eficaz 
de los fenómenos religiosos (Menéndez, 2002: 22-23, 312-319). 

No obstante, este elemento puede y debe relacionarse con el hecho de 
que, aunque la antropología como asignatura ha encontrado algún espa-
cio en la educación superior, no existe en Cuba formación en etnografía 
o antropología a nivel de licenciatura –menos aún de doctorado– que fo-
mente la exploración y difusión de paradigmas analíticos o teóricos defi-
nidos. Por otro lado, hasta hace muy poco, los textos clásicos o recientes 
de las ciencias humanas y sociales anglosajonas y francesas, pero también 
latinoamericanas, circulaban escasamente en Cuba. En ciertos aspectos, 
ello ha contribuido a que, en ocasiones, las ciencias sociales cubanas y la 
«antropología mundial» se expresen y funcionen, parafraseando un aná-
lisis de V. Kabo (1990: 166) sobre la etnografía soviética, «en dos registros 
diferentes y, como se suele decir, no hablan el mismo idioma».

En cualquier caso, tampoco debe pasarse por alto la existencia de una 
dificultad adicional para los autores cubanos que se interesan por estos 
temas, dentro o fuera del ámbito académico. Más que los investigadores 
extranjeros, los de Cuba deben lidiar con las formas de control que los 
propios iniciados –algunos de los cuales son lectores asiduos– quieren 
ejercer sobre las producciones que los conciernen. Como suele ocurrir 
en el universo religioso afroamericano, las rivalidades entre especialis-
tas o entre «lugares de culto» se basan, a veces, en publicaciones que le-
gitiman (o no) determinadas prácticas. Aunque no sea ninguna novedad 
(los practicantes de las religiones cubanas han sido parte, de diferentes 
maneras, de la producción de un saber sobre sus propias prácticas), esta 
situación se ve exacerbada por la legitimidad y la visibilidad actuales de 
esas manifestaciones religiosas, así como por el renovado interés que 
suscitan entre los investigadores (o incluso en los iniciados) extranjeros 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS222

y cubanos.24 Esta restricción, pasada por alto, pero muy presente, es me-
nos visible en las comunicaciones orales o los textos internos, a menudo 
inéditos, realizados por miembros de instituciones científicas como el 
Instituto Cubano de Antropología, el de Investigación Cultural Juan Ma-
rinello, el Centro de Investigaciones Psicológicas y Sociológicas (CIPS), 
la Fundación Fernando Ortiz o la Casa del Caribe de Santiago de Cuba, 
que organizan eventos científicos que promueven, además, un diálogo 
directo e intenso con estudiantes, investigadores y profesores extranje-
ros. Sin que tenga sentido, lógicamente, contraponer monolíticamente 
las producciones cubanas a las extranjeras (unas y otras siendo fuentes 
de inspiración recíproca, inclusive a través de los intercambios infor-
males), se hace entendible que algunas problemáticas, que igualmen-
te reflejan sensibilidades y enfoques representativos de la antropología 
contemporánea de las religiones, se hayan privilegiado en los estudios 
producidos afuera, en particular en Europa –como lo ilustra particular-
mente el número 38 de la revista Ateliers d’anthropologie, compuesto de 
artículos sobre las religiones afrocubanas propuestos por «jóvenes» doc-
tores o antropólogos, que este ensayo tenía como objeto inicial introducir 
(véase nota 1).

SUBJETIVACIÓN RELIGIOSA, DINÁMICAS DE PODER, 
CREATIVIDAD RITUAL…: ALGUNOS TEMAS CLAVE

Sin ánimo de ser exhaustivos, señalaremos algunos de estos temas. Aun-
que se distingan a continuación, es preciso subrayar que su tratamiento 
resulta más bien entremezclado en la mayoría de los trabajos referencia-
dos, prueba de que se articulan íntimamente en las prácticas evocadas.

En primer lugar, han suscitado un interés específico (que se ha afianzado) 
las modalidades de construcción de la persona o del sujeto religioso, es decir, 
las dinámicas de subjetivación en juego consideradas a partir de las diferen-
tes relaciones que las sustentan. No hay nada de extraño en ello si se toma en 
cuenta que, en muchas de estas tradiciones rituales (espiritismo, palo monte, 
santería), esas dinámicas relacionales, que implican y actualizan relaciones 
con entidades extrahumanas (muertos, nfumbis, orichas, etc.), con los demás 
y consigo mismo, están precisamente en el centro de la transmisión y de la  

24 Muchos estudiosos cubanos son, de hecho, practicantes, esté esto relacionado o no 
con sus investigaciones. Sucede lo mismo con un número creciente de investiga-
dores extranjeros. 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 223

reproducción de la práctica. Ello hace de estas expresiones religiosas, entonces, 
un objeto privilegiado para el desarrollo de enfoques sobre el ritual en térmi-
nos de relación e interacción o, incluso, de enfoques más «fenomenológicos», 
centrados en la cuestión de la «ontología» y del «yo» (self).25 Como ejemplos de 
la primera postura se pueden mencionar –aparte de sus contribuciones al do-
sier antes mencionado– las monografías de Alain Konen (2006, 2014), Emma 
Gobin (2012) o Katerina Kerestetzi (2013, 2016), sensibles en particular a la 
cuestión de los dispositivos iniciáticos (aunque cada uno con preocupaciones 
propias). Como emblemáticos de la segunda, se pueden destacar las de Diana 
Espirito Santo (2013, 2015) y Anastasios Panagiotopoulos (2011, 2017), que 
reflejan lecturas «ontológicas», aunque también con intereses propios. En el 
caso del culto abakuá, el cuerpo (como primer lugar de la construcción de la 
identidad religiosa) ha sido también enfocado para pensar esa relacionalidad 
(Morel, 2012, 2017).

Otra temática que se ha impuesto como central, tanto en los estudios euro-
peos como en los norteamericanos (aunque, en el segundo caso, considerada 
sobre todo como un motor histórico eficaz del desarrollo de las religiones 
cubanas), es la del poder o de las lógicas de empoderamiento (empowerment) 
propias del universo en cuestión. De hecho, en las diferentes religiones afro-
cubanas, el poder abarca acepciones a la vez místico-religiosas, simbólicas 
y sociales, que rebosan también concepciones endógenas específicas (la de 
aché, por ejemplo). Bajo diferentes modalidades, este se declina y se articu-
la tanto a nivel individual como colectivo, y su construcción y negociación 
constantes involucran dinámicas internas y externas que se retroalimentan. 
Todo ello conduce a que estas religiones (en particular el palo, el abakuá, la 
santería e Ifá) se presten especialmente a interpretaciones de lo religioso en 
términos bourdieusianos o goffmanianos, atentas sin embargo a las dimen-
siones performativas y a las definiciones vernáculas del «poder».26 

25 Para una teorización del enfoque relacional sobre el ritual, véase Houseman y Seve-
ri (1994). Para la de la antropología y fenomenología del yo, ver Csordas, 1994. Para 
el desarrollo reivindicado de un enfoque fenomenológico, vinculado a una lectura 
perspectivista y ontológica en el universo de las religiones cubanas, véase la ya cita-
da obra de M. Holbraad (2012).

26 Cabe señalar que la temática del poder es una de las más difíciles para los investiga-
dores cubanos, debido a las cuestiones de legitimación local ya esbozadas. Sobre esta 
tratan, particularmente, la tesis y otros trabajos de Morel (2010, 2012, 2013), y algunos 
textos enfocados en la (micro)política religiosa: Gobin, 2013; Rossbach, 2014 o Toutain, 
2019, quien la interroga en su conexión con las memorias de la esclavitud que operan 
y se «performan» en estos cultos. 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS224

Un tercer componente temático es el de los procesos creativos, sobre-
salientes, que atraviesan las religiones (afro)cubanas a diferentes niveles, 
ritual y discursivo, y que hacen de ellas materiales empíricos propicios 
al despliegue de análisis de fenómenos culturales y sociales, en particu-
lar religiosos, en términos de creatividad e improvisación. Esta cuestión 
también remite, más ampliamente, a la de las dinámicas de inclusión, 
plasticidad y flexibilidad de estas manifestaciones –en cierta medida, a la 
cuestión del sincretismo–,27 al igual que al papel de los actores o agentes 
que las conforman. El tema de la inventiva ritual está, de hecho, presen-
te en varios de los trabajos ya mencionados, así como en otros artículos 
y libros (Rauhut, 2012; De Almeida Cunha, 2013; Konen, 2013; Gobin, 
2007, 2014; Morel, 2014; Espirito Santo y Panagiotopoulos, 2015, algunos 
tocando el tema de la reafricanización). Cabe destacar que, en la contex-
tualización y análisis de ese tipo de proceso, los trabajos estadounidenses 
mencionados, por su enfoque etnohistórico, resultan particularmente úti-
les para arrojar luz sobre las etnografías modernas e identificar la dimen-
sión estructural (o no) de dinámicas sincrónicas.28 

Finalmente, un último tema parece haber surgido más recientemente, 
por lo menos en los estudios de lengua francesa. Implicando algunas apro-
ximaciones directas al mundo religioso cubano sin anclarse en la antro-
pología religiosa como tal, radica en la exploración de las relaciones que 
mantienen estas prácticas con el mundo de las artes visuales (Castaner, 
2018) y de las artes vivas (Roth, 2016, y en esta compilación), tópicos que 
hasta ahora habían estado más representados en los Estados Unidos o en 
Cuba y prometen nuevos diálogos.

A MODO DE CONCLUSIÓN

Aunque la antropología de Cuba se ha diversificado significativamente en 
la última década,29 el objeto religioso no ha sido relegado a un segundo 

27 Nótese que esta, o la de la «transculturación» (Ortiz, 1940), importantes en la con-
ceptualización de las prácticas afrocubanas, siguen siendo nociones esenciales en 
los trabajos de los autores cubanos, como metáfora de la propia identidad cubana.

28 El trabajo de Brown (2003b) articula explícitamente las nociones de poder, inno-
vación y agency. 

29 Véanse por ejemplo los números 4 y 5 de la revista ASAonline (2012), los números 
57-58 y 84 de Cahiers des Amériques latines (Geoffray y Testa, 2009; Leleu et 
al., 2017) o la sección «Antropología del mundo» del número 121 (3) de la revista 
American Anthropologist (Dominguez, 2019).



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 225

plano después de su redescubrimiento. A pesar de la extensión de la bi-
bliografía sobre el tema, el campo empírico y teórico-conceptual a explo-
rar continúa siendo muy amplio. Como los propios investigadores cubanos 
defienden, aún quedan estudios etnográficos por realizar en las provin-
cias cubanas, con el fin de matizar el panorama habanocentrista que si-
gue dominando, en cierta medida, la presentación de esas prácticas. En la 
capital cubana, y fuera de ella, valdría la pena seguir realizando investi-
gaciones sobre modalidades locales de culto, pero también sobre evolucio-
nes contemporáneas, relacionadas con el surgimiento de prácticas de tipo 
New Age encarnadas, por ejemplo, por el reiki, que goza de una populari-
dad creciente entre los adeptos de las prácticas afrocubanas.30 El rediseño 
de las trayectorias religiosas a la luz del auge de las iglesias protestantes y 
evangélicas de todo tipo, desde los años noventa, y de la construcción de 
la persona que implican, constituiría otro tema de investigación fecundo, 
aún poco explorado por los antropólogos.31 Profundizar el análisis de los 
temas esbozados en este artículo, articulándolos con la investigación de 
estos últimos campos empíricos, abriría posibilidades para repensar cier-
tas cuestiones en relación con la consideración de los ¿nuevos? procesos 
de creatividad ritual en marcha. Un área de reflexión estimulante radica-
ría, finalmente, en la construcción de una reflexión metodológica y epis-
temológica, idealmente colectiva, sobre los modos de implicación personal 
que se adoptan al estudiar estas prácticas, los cuales condicionan obvia-
mente los datos, los saberes y las eventuales teorizaciones subsecuentes 
que producimos como estudiosos.

BIBLIOGRAFÍA

Actas del Folklore (1961): 10 números. Centro de Estudios del Folklore del 
Teatro Nacional de Cuba, La Habana. 

ANDREU, GUILLERMO (1992): Los ararás en Cuba. Editorial de Ciencias So-
ciales, La Habana.

30 Presente, de forma transversal, en diferentes trabajos, este tema ha despertado 
estudios más directos (Jiménez et al., 2005; Blanco, 2007; Karnoouh, 2011; Go-
bin, 2015; en menor medida, Rodriguez, 2014), pero las investigaciones antropo-
lógicas profundas todavía quedan pendientes o sin publicar. 

31 Sobre investigaciones de las últimas décadas dedicadas al protestantismo, aunque 
solo referidas al norte oriental de la Isla, véase Torres Gómez, en esta compilación.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS226

APTER, ANDREW (1992): Black Critics and Kings: The Hermeneutics of 
Power in Yoruba Society. University of Chicago Press, Chicago.

 and LAUREN DERBY, eds. (2010): Activating the Past: His-
tory and Memory in the Black Atlantic World. Cambridge Scholar 
Publishing, Cambridge. 

ARCE, ARISEL y ARMANDO FERRER (1999): El mundo de los orishas. Ediciones 
Unión, La Habana. 

ARGÜELLES, ANÍBAL e ILEANA HODGE (1991): Los llamados cultos sincréticos 
y el espiritismo. Editorial Academia, La Habana. 

ARGYRIADIS, KALI (1999): La religión à la Havane. Actualité des représen-
tations et des pratiques cultuelles havanaises. Éditions des Archives 
contemporaines, Paris. 

 ([2005] 2015): «Los batá dos veces consagrados. La construc-
ción de la tradición musical y coreográfica afrocubana», Perfiles de la 
Cultura Cubana 16, http://www.perfiles.cult.cu/article_c.php?nume 
ro=16&article_id=362

 et STEFANIA CAPONE, éd. (2011): La religion des orisha. Un 
champ social transnational en pleine recomposition. Hermann, 
Paris. 

ASAonline, Journal of Association of Social Anthropologists of the UK and 
Commonwealth (2012), pp. 4-5, http://www.theasa.org/publications/
asaonline/ asaonline_articles.shtml. 

ASCHENBRENNER, JOYCE (2002): Katherine Dunham: Dancing a Life. Univer-
sity of Illinois Press, Chicago.

AYORINDE, CHRISTINE (2004): Afro-Cuban Religiosity, Revolution, and Na-
tional Identity. University Press of Florida, Gainesville. 

BARNET, MIGUEL (1995): Cultos afrocubanos. La regla de ocha, la regla de 
palo monte. Ediciones Unión, La Habana.

BARTH, FREDRIK (1969): «Introduction», Barth, F. (ed.): Ethnic Groups and 
Boundaries: The Social Organization of Difference, Oslo Universi-
tetsforlaget / George Allen and Unwin, Bergen / Londres, pp. 9-38. 

BASCOM, WILLIAM (1950): «The Focus of Cuban Santeria», Southwestern 
Journal of Anthropology 6, pp. 64-68. 

 (1952): «Two forms of Afro-Cuban Divination», Tax, S. (ed.): 
Acculturation in the Americas, University of Chicago Press, Chicago, 
pp. 63-69.



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 227

 (1953): «Yoruba Acculturation in Cuba», Les Afro-Américains, 
IFAN [Mémoires de l’IFAN 27], Dakar, pp. 163-167.

BASSO, ALESSANDRA (2005): Los gangá en Cuba. Fundación Fernando Ortiz, 
La Habana.

BATAILLON, CLAUDE (2006): «Cuba castriste, visites universitaires», Com-
munisme 85-86, pp. 37-43. 

BLANCO, ROLANDO F. (2007): «El reiki en La Habana Vieja. Aproximaciones 
a la iniciación de segundo grado y sus conexiones con prácticas reli-
giosas», tesis de maestría en Antropología, Universidad de La Habana.

BLOCH, VINCENT (2006): «Réflexions sur les études cubaines», Commu-
nisme 85-86, pp. 9-24.

BOLÍVAR, NATALIA ([1990] 1994): Los orichas en Cuba. Ediciones Unión, La 
Habana.

BRANDON, GEORGE (1993): Santeria from Africa to the New World: The 
Dead Sell Memories. Indiana University Press, Bloomington. 

BROWN, DAVID H. (1989): «Garden in the Machine: Afro-Cuban Sacred Art 
and the Performance in urban New Jersey and New York», PhD dis-
sertation, Yale University. 

 (2003a): The Light Inside: Abakuá Society, Arts and Cuban 
Cultural History. Smithsonian Institution Press, Washington. 

 (2003b): Santeria Enthroned: Art, Ritual and Innovation in 
an Afro-Cuban Religion. University of Chicago Press, Chicago.

CABRERA, LYDIA ([1974] 1980): Yemayá y Ochún. Torres, New York. 

 (1975): Anaforuana, ritual y símbolos de la iniciación en la 
sociedad secreta abakuá. Ediciones R, Madrid.

 ([1977] 1986): La regla kimbisa del Santo Cristo del Buen 
Viaje. Ediciones Universal, Miami. 

 (1980): Koeko Iyawó: Aprende novicia. Pequeño tratado de 
regla lucumí. Ediciones Universal, Miami. 

CASTANER, DAVID (2018): «Les orichas dans l’art cubain. Une généalo-
gie de l’image des dieux noirs», thèse de doctorat, Université de la  
Sorbonne.

CASTELLANOS, JORGE (2003): Pioneros de la etnografia afrocubana: Fernan-
do Ortiz, Rómulo Lachatañeré, Lydia Cabrera. Ediciones Universal, 
Miami.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS228

 e ISABEL CASTELLANOS (1992): Cultura afrocubana. Las reli-
giones y las lenguas. Ediciones Universal, Miami. 

Colectivo de autores (1999): Cultura popular tradicional cubana. Centro 
de Investigación y Desarrollo de la Cultura Cubana Juan Marinello, 
Centro de Antropología, La Habana.

 (2000): Atlas etnográfico de Cuba. Cultura popular tradi-
cional, CD-ROM bilingüe. Centro de Antropología, Centro de Inves-
tigación y Desarrollo de la Cultura Cubana Juan Marinello, Centro 
de Informática y Sistemas Aplicados a la Cultura, La Habana.

COURLANDER, HAROLD (1944): «Abakuá Meeting in Guanabacoa», Journal of 
Negro History XXIX, pp. 461-470.

CSORDAS, THOMAS J. (1994): The Sacred Self. A Cultural Phenomenology of 
Charismatic Healing. University of California Press, Berkeley / Los 
Angeles.

DE ALMEIDA CUNHA, ANA STELA (2013): «Muerte, muertos y “llanto” pale-
ro. Los funerales como reveladores de la diversidad religiosa cuba-
na», Ateliers d’anthropologie 38, http://journals.openedition.org/
ateliers/9413 

DIANTEILL, ERWAN (1995): Le savant et le santero: naissance de l’étude 
scientifique des religions afro-cubaines (1906-1954). L’Harmattan, 
Paris. 

 (2000): Des dieux et des signes: initiations, écriture et divi-
nation dans les religions afro-cubaines. Éditions de l’EHESS, Paris.

DÍAZ FABELO, TEODORO (1960): Olorun. Departamento de Folklore del TNC, 
La Habana. 

 (1967): «Análisis y evaluación cultural del diloggun» (iné-
dito), La Habana. 

 (1969): «Los abakuá» (inédito), La Habana. 

 (1970): «Los íremes abakuás de Cuba» (inédito), La Habana. 

DOMINGUEZ, VIRGINIA E., ed. (2019): «World Anthropology: Cuba», American 
Anthropologist 121 (3), pp. 738-768.

DUMONT, RENÉ (1964): Cuba. Socialisme et développement. Le Seuil, Paris. 

ESPIRITO SANTO, DIANA (2009): «Developing the Dead: The Nature of 
Knowledge, Mediumship, and Self in Cuban Espiritismo», PhD dis-
sertation, University College London. 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 229

 (2013): «Observaciones sobre la relación entre la “cos-
mo-lógica” y la construcción de la persona en el espiritismo cubano», 
Ateliers d’anthropologie 38, http://ateliers.revues.org/9368

 (2015): Developing the Dead: Mediumship and Selfhood in 
Cuban Spiritism. University Press of Florida, Gainesville.

 and ANASTASIOS PANAGIOTOPOULOS, eds. (2015): Beyond Tradi-
tion, Beyond Invention: Cosmic Technologies and Creativity in Con-
temporary Afro-Cuban Religions. Canon Pyon, Sean Kingston.

Etnología y Folklore (1966-1969): ocho números. Academia de Ciencias de 
Cuba, La Habana. 

FERNÁNDEZ ROBAINA, TOMÁS (1994): Hablen paleros y santeros. Editorial de 
Ciencias Sociales, La Habana. 

 (1996): «Los repertorios bibliográficos y los estudios de te-
mas afrocubanos», Temas 7, pp. 119-128. 

FRANCO, JOSÉ LUCIANO (1959): Folklore criollo y afrocubano. Junta Nacional 
de Arqueología y Etnología, La Habana. 

 (1961): Afroamérica. Junta Nacional de Arqueología y Etno-
logía, La Habana.

GEOFFRAY, MARIE-LAURE et SILVINA TESTA, éd. (2009): «Cuba: un demi-siècle 
d’expérience révolutionnaire» [número temático], Cahiers des Amé-
riques latines 57-58. 

GILROY, PAUL (1993): The Black Atlantic: Modernity and Double Conscious-
ness. Verso, Londres.

GOBIN, EMMA (2007): «“Innovation”, circulation, fragmentation. Ethnogra-
phie d’un conflit religieux à La Havane», Ateliers d’anthropologie 31, 
http://ateliers.revues.org/ document411.html

 (2008): «La iniciación de extranjeros en la santería y el cul-
to de Ifá cubanos: transnacionalización religiosa, conflictos y luchas 
de poder en La Habana», Aguilar, Alejandra, Kali Argyriadis, Renée 
de la Torre y Cristina Gutiérrez (eds.): Raíces en movimiento. Prácti-
cas religiosas tradicionales en contextos translocales, Ciesas / Cemca 
/ IRD, Guadalajara, pp. 255-278.

 (2009): «À propos des cultes d’origine yoruba dans la Cuba 
socialiste (1959 à nos jours)», Cahiers des Amériques latines 57-58, 
pp. 143-158.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS230

 (2012): «Un complexe sacerdotal cubain: les santeros, les 
babalaos et la réflexivité critique», thèse de doctorat, Université Paris 
Ouest Nanterre La Défense.

 (2013): «L’intégration d’étrangers dans la santería et le 
culte d’Ifá à La Havane: enjeux sociaux et micro-politiques, dynami-
ques rituelles», Ateliers d’anthropologie 38, https://journals.openedi-
tion.org/ateliers/9383 

 (2014): «Du Nigeria à Cuba: le second voyage d’Ifá. Récit 
d’une collaboration rituelle transatlantique», Àlàó, G. (éd.): Voyage à 
l’intérieur de la langue et de la culture yorùbá, Archives contempo-
raines, Paris, pp. 57-78.

 (2015): «L’émergence du New Age dans la Cuba post-sovié-
tique», Autrepart 74-75, pp. 137-156.

GOVÍN, SILVIA (1996): Miscelánea sobre santería. Publicaciones Imago, La 
Habana.

GREGORY, STEVEN (1999): Santeria in New York City. A Study in Cultural 
Resistance. Garland Publishing, New York. 

GUANCHE, JESÚS (1983): Procesos etnoculturales de Cuba. Editorial de Cien-
cias Sociales, La Habana. 

HABEL, JANETTE (1989): Ruptures à Cuba: le castrisme en crise. La Brèche, 
Paris. 

HAGEDORN, KATHERINE J. (2001): Divine Utterances: The Performance of 
Afro-Cuban Santeria. Smithsonian Institution Press, Washington. 

HEARN, ADRIAN H. (2008): Cuba: Religion, Social Capital and Develop-
ment. Duke University Press, Durham.

HOLBRAAD, MARTIN (2002): «Belief in Necessity: Ifá Divination and Money 
in Contemporary Havana», PhD dissertation, University of Cambridge.

 (2012): Truth in Motion. The Recursive Anthropology of 
Divination. University of Chicago Press, Chicago, Londres. 

HOUSEMAN, MICHAEL et CARLO SEVERI (1994): Naven ou le donner à voir. 
Essai d’interprétation de l’action rituelle. CNRS Éditions, Paris. 

JAMES, JOEL (2001): Sistemas mágico-religiosos cubanos: principios rec-
tores. Ediciones Unión, La Habana. 

 (2006): La brujería cubana. El palo monte, aproximación 
al pensamiento abstracto de la cubanía. Editorial Oriente, Santiago 
de Cuba.



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 231

 JOSÉ MILLET y ALEXIS ALARCÓN (1992): El vodú en Cuba. Casa 
del Caribe, Santo Domingo / Santiago de Cuba. 

JIMÉNEZ, SONIA, ANA CELIA PERERA et al. (2005): «Algunas tendencias y ma-
nifestaciones del movimiento de la Nueva Era en ciudad de La Haba-
na», informe de investigación, CIPS.

JUÁREZ, NAHAYEILLI (2014): Un pedacito de Dios en casa: circulación trans-
nacional, relocalización y praxis de la santería en la Ciudad de 
México. Ciesas, México.

KABO, VLADIMIR R. (1990): «Études de la structure sociale traditionnelle 
dans l’anthropologie soviétique hier et aujourd’hui», Cahiers du 
monde russe et soviétique XXXI (2-3), pp. 163-168.

KARNOOUH, LORRAINE (2011): «Processus de recomposition religieuse à 
La Havane: la religion et le New Age», Argyriadis, K. et S. Capone 
(éd.): La religion des orisha. Un champ social transnational en pleine 
recomposition, Hermann, Paris, pp. 211-239. 

KERESTETZI, KATERINA (2011): «Vivre avec les morts. Réinvention, transmis-
sion et légitimation des pratiques du palo monte (Cuba)», thèse de 
doctorat, Université Paris Ouest Nanterre La Défense. 

 (2013): «Pénétrer le monde des morts. La constitution du 
sujet initiatique dans le palo monte», Ateliers d’anthropologie 38, 
http://journals.openedition.org/ateliers/ 9357

 (2016): Vivre avec les morts à Cuba. Réinvention et trans-
mission des pratiques du palo monte. Karthala, Paris.

KIRBY, DIANA and SARA M. SANCHEZ (1988): «Santeria from Africa to Miami 
via Cuba: Five hundred years of Worship», Tequesta, the Journal of 
the Historical Association of Southern Florida XLVIII, pp. 36-52.

KIRK, JOHN M. (1989): Between God and the Party. Religion and Politics in 
Revolutionary Cuba. University of South Florida Press, Tampa. 

KONEN, ALAIN (2006): «La mécanique des secrets d’Ifá. Compétences et 
savoir-faire des babalawo dans un rituel divinatoire cubain à La Ha-
vane», thèse de doctorat, Université libre de Bruxelles / École pra-
tique des hautes études.

 (2013): «“Ilé Tuntun” à La Havane. Une réinterprétation 
de l’ancestralité africaine et de la divination Ifá», Ateliers d’anthro-
pologie 38, http://journals.openedition.org/ateliers/9395 

 ([2009] 2014): La mano de Orula. Etnografía sobre Ifá y la 
santería en La Habana. L’Harmattan, París.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS232

LAHAYE, ROSA MARÍA DE y RUBÉN ZARDOYA (1996): Yemayá a través de sus 
mitos. Editorial de Ciencias Sociales, La Habana.

LELEU, JÉRÔME, NILS GRABER et BLANDINE DESTREMAU, éd. (2017): «Cuba: les 
temporalités et tensions du changement» [dosier temático], Cahiers 
des Amériques latines 84.

LEVESQUE, JACQUES (1976): L’URSS et la Révolution cubaine. Presses de 
l’Université de Montréal, Montréal. 

LEWIS, OSCAR, RUTH M. LEWIS and SUSAN M. RIGDON (1977-1978): Living the 
Revolution: An Oral History of Contemporary Cuba [vol. I: Four Men, 
vol. II: Four Women, vol. III: Neighbors]. University of Illinois Press, 
Urbana.

LÓPEZ VALDÉS, RAFAEL L. (1985): Componentes africanos en el etnos cuba-
no. Editorial de Ciencias Sociales, La Habana. 

MARTINEZ, RAPHAEL and CHARLES WETLI (1981): «Forensic Sciences Aspects 
of Santeria, a Religious Cult of African Origin», Journal of Forensic 
Science 26 (3), pp. 506-514. 

 (1983): «Brujeria: Manifestations of Palo Mayombe in South 
Florida», Journal of Florida Medical Association 70 (8), pp. 629-34. 

MARTÍNEZ FURÉ, ROGELIO ([1979] 1997): Diálogos imaginarios. Editorial 
Letras Cubanas, La Habana. 

MATORY, JAMES L. (1994): Sex and the Empire that is no more: Gender and 
the Politics of Metaphor in Oyo-Yoruba Religion. University of Min-
nesota Press, Minneapolis. 

 (2005): Black Atlantic Religion: Tradition, Transnationa-
lism and Matriarchy in the Afro-Brazilian Candomblé. Princeton 
University Press, Princeton. 

MENÉNDEZ, LÁZARA ([1995] 2001): «¡¿Un cake para Obatalá?!», Temas 4, 
pp. 38-51. 

 (2002): Rodar el coco. Procesos de cambio en la santería. 
Fundación Fernando Ortiz, La Habana. 

 ed. (1990): Estudios afrocubanos. Selección de lecturas (5 
tomos). Editorial Félix Varela, La Habana.

MÉTRAUX, ALFRED et PIERRE VERGER (1994): Le pied à l’étrier. Correspon-
dance 1946-1963. Jean-Michel Place, Paris. 

MILLER, IVOR (2009): Voice of the Leopard. African Secret Society and Cuba. 
University Press of Mississippi, Jackson.



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 233

MINTZ, SIDNEY W. and RICHARD PRICE (1992): The Birth of African Ameri-
can Culture. An Anthropological Perspective. Beacon Press, Boston.

MOREL, GÉRALDINE (2010): «Enjeux de pouvoir, pouvoir en jeu et institu-
tionnalisation de la société secrète abakuá à La Havane», Echogeo 12, 
http://echogeo.revues.org/11706.

 (2011): «Ancrage local et enjeux internationaux d’une trans-
nationalisation des pratiques cultuelles abakuás», RITA 5, http://
www.revue-rita.com/dossier/ancrage-local-et-enjeux-internation 
auxd-une-transnationalisation-des-pratiques-cultuelles-abakuas.
html.

 (2012): «Être abakuá à La Havane: pouvoir en jeu, enjeux 
de pouvoir et mise en scène de soi», thèse de doctorat, Université de 
Neuchâtel.

 (2013): «Masculinité et relations de genre dans la société 
secrète abakuá», Ateliers d’anthropologie 38, http://journals.openedi 
tion.org/ateliers/9392

 (2014): «Afrocubanité, africanité et transnationalisation: le 
cas de la société secrète abakuá», Chanson, Ph., Y. Droz et al. (éd.): 
Mobilité religieuse. Regards croisés des Afriques aux Amériques, Kar-
thala, Paris.

 (2017): «Transnacionalismo y lugar de poder: el cuer-
po como sede de la identidad», Torres Zayas, Ramón: La sociedad 
abakuá. Los hijos de Ékpé, Editorial de Ciencias Sociales, La Habana.

MURPHY, JOSEPH M. (1988): Santeria: An African Religion in America. Bea-
con Press, Boston. 

OCHOA, TODD R. (2010): Society of the Dead: Quita Manaquita and Palo 
Praise in Cuba. University of California Press, Berkeley / Los Angeles 
/ Londres.

ORTIZ, FERNANDO ([1906] 1995): [Hampa afrocubana] Los negros brujos. 
Editorial de Ciencias Sociales, La Habana. 

 (1940): Contrapunteo del tabaco y del azúcar. Jesús Montero, 
La Habana.

PALMIÉ, STEPHAN (1986): «Afro-Cuban Religion in Exile: Santeria in South 
Florida», Journal of Carribean Studies 5 (3), pp. 171-179.

 (1991): Das Exil der Götter. Geschichte und Vorstellungswelt 
einer afrokubanischen Religion. Peter Lang, Frankfurt. 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS234

 (2002): Wizards and Scientists: Exploration in Afro-Cuban 
Modernity and Tradition. Duke University Press, Durham. 

 (2013): The Cooking of History: How not to study Afro-Cu-
ban Religion. The University of Chicago Press, Chicago.

, ed. (2008): Africas of the Americas. Beyond the Search for 
Origins in the Study of Afro-Atlantic Religions. Brill, Leyde / Boston.

PANAGIOTOPOULOS, ANASTASIOS (2011): «The Island of Crossed Destinies: 
Human and other-than-human Perspectives in Afro-Cuban Divina-
tion», PhD dissertation, University of Edinburgh.

 (2017): «When Biographies Cross Necrographies: The Ex-
change of “Affinity” in Cuba», Ethnos 82 (5), pp. 946-970.

PÉREZ, LOUIS A., JR. ([1988] 2006): Cuba between Reform and Revolution. 
Oxford University Press, New York. 

PÉREZ MASSOLA, ABEL (2013): «La práctica fon-ewe en Cuba. Perspectiva 
histórico-socio-cultural de la religión vodú en la provincia de La Ha-
bana. Estudio del asentamiento de San Francisco de Paula», tesis 
de licenciatura, Instituto Superior Ecuménico de Ciencias de la Re-
ligión, La Habana. 

QUIÑONES, SERAFÍN [Tato] (2014): Asere Nuncue Itia Ecobio Enyene Abacua: 
Algunos documentos y apuntes para una historia de las hermandades 
abacuá de la ciudad de La Habana. Editorial José Martí, La Habana.

RAMOS, MIGUEL W. (2000): «The Empire beats on: Oyo, Batá Drums and 
Hegemony in nineteenth-century Cuba», MA dissertation, Florida 
International University.

 (2003): «La división de La Habana: Territorial Conflict 
and Cultural Hegemony in the followers of Oyo Lucumi Religion, 
1850s-1920s», Cuban Studies 34, pp. 38-70.

RAUHUT, CLAUDIA (2011): «Santeria in Kuba: Akteure, Wege and Diskurse der 
Globalisierung einer afrokubanischen Tradition», PhD dissertation, 
Universität Leipzig. 

 (2012): Santeria und ihre Globalisierung in Kuba. Tradition 
und Innovation in einer afrokubanischen Religion. Ergon-Verlag, 
Würzburg. 

RODRIGUEZ PLASENCIA, GIRARDO (2014): «Soka Gakkai in Cuba. Building a 
“Spiritual Bridge” to Local Particularism, the “Mystic East” and the 
World», Journal of Religion in Japan 3 (2-3), pp. 198-225.



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 235

ROSENDHAL, MONA (1997): Inside the Revolution: Everyday Life in Socialist 
Cuba. Cornell University Press, Ithaca. 

ROSSBACH DE OLMOS, LIOBA (2010): «De Cuba al Caribe y al mundo: La 
santería afrocubana como religión entre patrimonio nacional(ista) y 
transnacionalización», Memorias 2 (7). 

 (2014): «Cruces y entrecruzamientos en los caminos de los 
orichas: tradiciones en conflicto», Indiana 31, pp. 9-107, https://www.
redalyc.org

ROTH, SALOMÉ (2016): «Quand les dieux entrent en scène: pratiques ri-
tuelles afro-cubaines et performances scéniques à La Havane au 
lendemain de la Révolution», thèse de doctorat, Université de la Sor-
bonne Nouvelle.

ROUTON, KENNETH (2005): «Unimaginable Homelands? Africa and the 
Abakuá Historical Imagination», Journal of Latin American anthro-
pology 10 (2), pp. 370-400. 

 (2008): «Conjuring the Past: Slavery and the Historical 
Imagination in Cuba», American Ethnologist 35 (4), pp. 632-649.

SALDIVAR ARELLANO, JUAN M. (2015): «Living Religion from Migration: Trans-
nationalization of Cuban Santeria in Lima (Perú), La Paz (Bolivia) and 
Santiago (Chile) (1980-2013)», Revista Reflexiones 94 (2), pp. 133-141.

SANCHEZ, SARA M. (2000): «Afro-Cuban Diasporan Religions: A Compara-
tive Analysis of the Literature and Selected Annotated Bibliography», 
Institute for Cuban & Cuban-American Studies Occasional Papers 
27, http://scholarlyrepository.miami.edu/ iccaspapers/27

SANDOVAL, MERCEDES (1979): «Santeria as a Mental Health Care System. An 
Historical Overview», Social Science and Medicine 13, pp. 137-151.

SOGBOSSI, BRICE H. (1998): La tradición ewé-fon en Cuba. Fundación Fer-
nando Ortiz, La Habana. 

TESTA, SILVINA (2005): «La “lucumisation” des cultes d’origine africaine à 
Cuba: le cas de Sagua la Grande», Journal de la Société des améri-
canistes 91 (1), pp. 113-138. 

 (2006): «La conquête de l’Est. Reconfigurations régionales 
de la santeria cubaine», thèse de doctorat, Université Paris X-Nanterre. 

TOUTAIN, MAXIME (2019): «Santos parados. Ethnohistoire et régimes mé-
moriels des maisons de culte du Central Méjico (Matanzas)», thèse 
de doctorat, Université Jean Jaurès II. 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS236

VIDDAL, GRETE (2013): «Vodú Chic: Cuba’s Haitian Heritage, the Folkloric 
Imaginary, and the State», PhD dissertation, Harvard University.

WEDEL, JOHAN (2002): «Santeria Healing in Cuba», PhD dissertation, Göte-
borg University.

 (2004): Santeria Healing. A Journey into the Afro-Cuban 
World of Divinities, Spirits and Sorcery. University Press of Florida, 
Gainesville. 

WIRTZ, KRISTINA (2007): Ritual, Discourse, and Community in Cuban 
Santeria. Speaking a Sacred World. University Press of Florida, 
Gainesville. 

YELVINGTON, KEVIN A., ed. (2006): Afro-Atlantic Dialogues. School of Ameri-
can Research Press, Santa Fe.



237 |

IN THE CASTLE OF MY SKIN:  
LA CONSTRUCCIÓN IDENTITARIA  

A PARTIR DE LA RAZA  
EN LA REVISTA ANALES DEL CARIBE  

(1981-1991)

Dayma Crespo Zaporta

PREMISAS NECESARIAS

La temática racial constituye una de las líneas más apasionantes dentro 
de la disciplina antropológica, en tanto toma un cuerpo diferente en cada 
contexto, mediando en ello los antecedentes históricos que como cade-
nas pesan sobre nosotros. Dentro de ella, la construcción cultural de una 
identidad nacional o regional es recurrente, pues la raza deviene un me-
canismo de resistencia desde el cual enarbolar un discurso que replique a 
lo hegemónico. En este estudio la raza es entendida como color de la piel, 
así como similitudes entre los pasados vividos, haciendo referencia con 
esto a la identidad generada de las huellas de la trata negrera, el esclavis-
mo, etc., incluso cuando estos procesos hayan tenido maneras diferentes 
de manifestarse en función de la metrópoli regente.

En la vorágine de información en la que vive el sujeto contemporáneo, 
las revistas impresas se muestran como joyas valiosas a intervenir, pero 
cada vez menos comunes a causa de la rápida informatización que nos 
devora. Sin embargo, en la segunda mitad del siglo XX, específicamente 
en la década de los ochenta, las publicaciones seriadas estaban en una 
suerte de boga, en la cual Anales del Caribe se pronunció como la voz del 
Centro de Estudios del Caribe, de Casa de las Américas, poniendo sobre 
el tapete temas inminentes como la racialidad, con el reto de anclarla en 
esta región como espacio en edificación. 

Las publicaciones periódicas llegan con mayor inmediatez que un libro 
a las manos de los lectores, muestran variadas temáticas y a su vez nu-
merosos puntos de vista. Esta pluralidad de atributos es la garantía de un 
público meta amplio, en este caso caribeño. Las revistas son plataformas 
idóneas para el avance de la ciencia, y del pensamiento social en general, 
contribuyen al diálogo entre los científicos y fungen de repositorio de 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS238

conocimiento. Como parte del desarrollo de la antropología en la Isla, 
Anales del Caribe se considera uno de los antecedentes de Catauro. Re-
vista Cubana de Antropología, dado el aporte a esta ciencia desde debates 
como el la propia racialidad. 

Este ensayo realiza un estudio censal de diez números a partir de un 
corte operativo, concentrándose en la construcción identitaria. Las res-
tantes temáticas alusivas a la raza en la revista, en ese periodo, son pro-
puestas para futuros estudios.

CASA DE LAS AMÉRICAS

La Casa de las Américas se ha convertido por excelencia 

en la “Casa” de lo más avanzado del pensamiento social  

y creador dentro del mundo cultural del continente 

ROGER ÁVILA ZALDÍVAR 

Por la Ley 299 del 28 de abril de 1959 se funda la Casa de las Américas, 
con el objetivo básico de lograr el desarrollo y el acercamiento de las re-
laciones socioculturales con los pueblos de América Latina y el Caribe. 
Desde su fundación hasta 1980 fue dirigida por Haydée Santamaría.1

Dicha institución fue capital en la quiebra del bloqueo cultural impuesto 
por los Estados Unidos, no solo para Cuba, sino para Latinoamérica, al 
desarrollar una audaz promoción que posibilitaba el reconocimiento de la 
cultura y el arte de la región. También ha facilitado la visita a tierra cu-
bana de grandes personalidades de la literatura latinoamericana. Gracias 
a ello, muchos intelectuales se acercaron al proceso revolucionario nacio-
nal, el cual estaba llevando a cabo profundas transformaciones sociales.

Entre las funciones específicas de la Casa de las Américas se cuentan, 
además de la difusión –mediante libros, folletos, carteles, discos– de las 
distintas expresiones culturales de América Latina y el Caribe, la esti-
mulación de la creación literaria y artística, así como de la investigación 
sobre la región. Para ello organiza concursos, encuentros, festivales, se-
minarios, exposiciones, conciertos y otras actividades que propicien las 
interrelaciones entre especialistas e instituciones nacionales e interna-
cionales (Ávila, 1982: 12-13).

1  Haydée Santamaría Cuadrado (1923-1980) fue una de las mujeres claves en la 
lucha por la liberación nacional, participante en el asalto al Cuartel Moncada, el 
26 de julio de 1953; miembro del Comité Central del Partido Comunista de Cuba 
y del Consejo de Estado hasta su fallecimiento.



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 239

Casa de las Américas ha organizado, desde su creación, diversas ac-
ciones de repercusión nacional e internacional con las que ha reunido a 
importantes intelectuales del continente y latinoamericanistas de otras 
áreas del mundo. Una de ellas es el Premio Literario Casa de las Amé-
ricas. También, con el objetivo de analizar los resultados del premio y la 
situación cultural de la región, se celebran los Encuentros de escritores 
latinoamericanos y caribeños. Además, la institución cuenta con varios 
departamentos, entre los que destacan el de teatro, música, artes plásticas 
y la editorial.

Desde su fundación, Casa de las Américas ha ido aumentando progre-
sivamente los esfuerzos encaminados a la promoción del Caribe, y en 
este sentido, la fundación del Centro de Estudios del Caribe constituyó 
un paso decisivo.

CENTRO DE ESTUDIOS DEL CARIBE

El Centro de Estudios del Caribe, organismo rector y emisor de la revis-
ta Anales del Caribe, es una institución cultural surgida en 1979, encami-
nada a la inves tigación científica, recolección y difusión de informa ción 
referente al Caribe, así como al fomento de la creación artística y lite-
raria de la región y sus correspondientes diásporas. Para ello, auspicia 
conferencias y seminarios internacionales, exposiciones artísticas, ciclos 
audiovisuales y otras acciones en favor de enriquecer el diálogo entre las 
culturas que conforman este espacio geográfico y multicultural. Numero-
sos intelectuales se han sumado a esta noble causa, mediante la participa-
ción entusiasta en sus actividades.

En este sentido, el centro ha enrumbado gran parte de su labor inves-
tigativa hacia la elaboración de una descripción conclusiva de qué es lo 
caribeño. Ciertamente, existen evidentes pautas que muestran continui-
dades, a partir de un pasado colonial común, pero cada realidad caribeña 
tiene sus propios escollos y subterfugios, que acaban marcando caminos 
diferentes. De ahí la necesidad de estudiarlo de manera consciente y res-
ponsable, con la historia como testigo y las ciencias sociales como varian-
tes metodológicas viables para la investigación.

En las últimas décadas, los estudios dedicados al Caribe han mostrado 
una suerte de boom o eclosión, y la creación de este centro constituye parte 
fundadora de este proceso, gracias a una multiplicidad de investigaciones 
y eventos académicos, los cuales han sacado a la luz profundos análisis y 
sustanciales comparaciones. Asimismo, han sido creadas nuevas platafor-
mas de fomento de estos estudios en instituciones de educación superior, 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS240

centros de investigación y un incipiente desarrollo del campo editorial, 
este último con marcadas limitaciones en cuanto al número de tiradas, 
la baja calidad de la factura industrial y la inestabilidad en la salida de las 
publicaciones.

Sin lugar a dudas, las transformaciones sociopolíticas que han tenido 
lugar en la región desde la segunda mitad del siglo XX, con el triunfo de la 
Revolución cubana como una de las más significativas, así como la libe-
ración de varios territorios coloniales, han abierto el camino al diálogo in-
tercultural, a la vez que al reconocimiento y construcción de la identidad. 
Sin embargo, esa unidad y acercamiento no se han logrado en todos los 
espacios y campos intelectuales, de ahí que la creación de una publicación 
seriada como Anales del Caribe constituya un paso decisivo a favor de esa 
aproximación necesaria.

LA REVISTA ANALES DEL CARIBE

Anales del Caribe es la voz oficial u órgano de expresión del Centro de 
Estudios del Caribe de Casa de las Américas, de ahí que Cuba sea el país 
donde es gestada y concebida, bajo el auspicio del Ministerio de Cultura. 
Es una publicación impresa,2 especializada, seriada y trilingüe (español, 
inglés y francés), con frecuencia anual, que tiene su génesis en el año 
1981. Sus números no son temáticos, sino que abarcan una serie de 
tópicos que sirven de resumen claro y conciso de lo ocurrido a nivel inte-
lectual durante todo un año. El hecho de que contemple los tres idiomas 
principales utilizados en el Caribe habla de respeto cultural, del afán de 
conseguir cada vez más lectores, y de la conciencia real de la valía de un 
texto original, sin traducciones que hagan mella en las ideas primige-
nias, tal como las pensó su autor en su lengua madre.

A pesar de la irregularidad de que ha sido presa, y de su ausencia duran-
te casi ocho años (2008-2016), la revista permanece vigente. Su directora 
actual es la licenciada en Letras Camila Valdés León, quien a su vez funge 
como directora del Centro de Estudios del Caribe. 

Se considera un órgano de divulgación científica y cultural. Ha sido va-
lidada por el Portal del Hispanismo desde el 28 de diciembre de 2016, 
contando con los estudios culturales y la literatura como sus principales 
materias. Es parte de su política de trabajo la alternancia entre los traba-
jos especializados y los divulgativos.

2 Además, cuenta con un sitio web: http://www.casa.cult.cu/publicaciones/
analescaribe/



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 241

Anales del Caribe constituye una de las primeras revistas especializa-
das de la región, de ahí la pertinencia de su nacimiento, en un ambiente 
de constante búsqueda y construcción del sujeto caribeño. Es parte de 
sus intereses hallar lazos genealógicos, establecer estudios comparativos 
donde medie la horizontalidad, y afianzar las relaciones de colaboración 
en el campo investigativo entre los diferentes núcleos del área, a partir 
de una pluralidad de temas tratados tanto en problemáticas como en 
diversidad geográfica.

De un total de 160 artículos publicados en la década comprendida 
entre 1981 y 1991, 25 son referentes a la temática racial como tópico 
central. De ellos, 13 se concentran en el pasado colonial, con la esclavi-
tud como práctica explotadora y discriminatoria; 11 en la construcción 
identitaria del sujeto caribeño a partir de la raza; uno ofrece una mirada 
desde la antropología física; y uno trata la clase social definida a partir 
de la raza. El conteo final arroja 26 textos en lugar de 25, dado que uno 
de ellos, «Esclavitud, resistencia e identidad», de Rafael Duharte Jimé-
nez, funciona tanto en el campo de esclavitud/colonialismo como en el 
de construcción identitaria.

La escogencia de la construcción identitaria como tema de este trabajo 
responde a la intención de reafirmar la idea de que, en la década de 1981 
a 1991, existió un discurso identitario caribeño, el cual partía de la raza 
para proclamar la resistencia al pasado colonial.

LOS TEXTOS REFERENTES  
A LA CONSTRUCCIÓN IDENTITARIA  

A PARTIR DE LA RAZA

«Las sociedades de tumba francesa en Cuba»
Este ensayo, de la autoría del musicólogo cubano Olavo Alén3, fue publi-
cado, en español, en el número 2 de 1982. En él se realiza un recorrido 
histórico desde la llegada de la población africana a Cuba, a partir de 
la trata negrera, coincidente temporalmente con el desmoronamiento 
del sistema feudal y la incipiente aparición del capitalismo. Se explica 
el paulatino proceso de imbricación entre las diferentes etnias afri-
canas traídas y su contacto con culturas de otras latitudes (europeas, 
asiáticas, etc.), así como con algunos asentamientos aborígenes. Todo 

3 Olavo Alén (La Habana, 1947) obtuvo en 1979 el Premio de Musicología Casa de las 
Américas, con su libro La música de las sociedades de tumba francesa en Cuba.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS242

ello hasta arribar a la conformación de un sujeto americano. Al decir 
del autor:

En el plano cultural se producía el mestizaje por la interacción de 
las múltiples culturas africanas entre sí y por los efectos de sus 
contactos con otras culturas del mundo en un nuevo medio socioe-
conómico y geográfico. Desaparecieron muchos de los ancestrales 
componentes culturales africanos, otros lograron persistir, y otros 
–quizás la mayoría– se fueron transformando hasta constituir ge-
nuinos rasgos de un complejo cultural nuevo, distinto: el americano 
(p. 224).

A los esclavos africanos, junto a su descendencia, se les permitió reu-
nirse, por grupos étnicos, en los cabildos, asociaciones de ayuda mutua, 
socorro y protección a sus integrantes, práctica ya existente con ante-
rioridad en Sevilla y exportada a casi todos los pueblos de habla hispana 
de América. Estos espacios propiciaron «la conservación de los ritos y las 
prácticas ancestrales de cantos y danzas que exigían sus creencias reli-
giosas. La gran significación social del cabildo radicó en la conservación 
de las tradiciones culturales africanas y de muchos de los elementos que 
pasarían a integrar las culturas del continente americano» (ídem).

Las sociedades de tumba francesa en Cuba constituyen un ejemplo clave 
del remedo de África en el arte surgido en América. Práctica naciente de 
la transculturación ocurrida en el oriente de la Isla tras la Revolución de 
Haití, sus practicantes primigenios fueron haitianos y los continuadores 
sus respectivos descendientes. De ahí el apelativo «francés», porque de esa 
manera se les llamó a su llegada, debido al idioma –de dominación– que 
hablaban: el francés (o el créole y patois derivados de este). Por ende, sus 
prácticas –díganse los bailes, músicas, instrumentos, entre otras– fueron 
bautizadas como francesas.

El autor realiza una descripción pormenorizada del vestuario y los roles 
al interior de la tumba (quién dirige, quién canta, etc.). Asimismo, analiza 
los instrumentos: su función durante el toque; su composición; la manera 
de percutirlos; las adaptaciones tecnológicas realizadas en Cuba; incluso, el 
origen etimológico de sus denominaciones, la mayoría adaptadas del francés 
(el premier; el segón, derivado de second; el masón, derivado de maison, entre 
otros). No obstante, prescinde de un estudio comparativo entre las principa-
les madres culturales (la contradanza francesa, por ejemplo) de esta práctica, 
en virtud de ver los aportes recibidos a raíz de su contextualización en Cuba.



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 243

El texto forma parte, o se hace eco, de un proceso de validación y rescate 
del patrimonio músico-cultural de estas sociedades, emprendido entonces 
por la dirección estatal, la cual tomó una serie de medidas encaminadas 
a garantizar la pervivencia de esta parte del folclor cubano en la memoria 
y la práctica cultural de la Isla. Entre ellas: la representación de fiestas de 
tumba francesa por el Conjunto Folklórico de Oriente y la producción de 
un disco que recogiera los toques de los tambores por aislado y en conjunto.

Este es un análisis musicológico valioso, que resalta la importancia de 
esta práctica y la necesidad de rescatarla de la decadencia en que se en-
contraba subsumida entonces, aunque no ahonda en la posible causalidad 
de esa situación.

 
Hoy, la música y las danzas de las tumbas francesas han llegado a 
constituir uno de los rasgos peculiares de la cultura del pueblo de 
Cuba, y han influido directa o indirectamente sobre otras mani-
festaciones artísticas surgidas con posterioridad en nuestros me-
dios urbanos, como son las congas y comparsas de algunas regiones 
orientales (p. 226).

En este sentido prevé, en cierta medida, la posterior validación de la tumba 
francesa como Patrimonio Cultural Inmaterial de la Humanidad, en 2003. 

«The Evolution of the Negro  
and the Problem of Identity»

De la autoría de la académica guyanesa Joycelynne Eleanor Loncke,4 esta 
reseña –presentada en la Conferencia sobre el negro en las Américas, 
celebrada en Panamá en 1981– aparece, escrita en inglés, en el número 2 
de 1982 de Anales del Caribe. Se propone hacer un desmontaje de la pro-
blemática de la identidad a partir del tratado The Evolution of the Negro, 
publicado en Guyana por Norman Eustace Cameron, la primera parte en 
1929 y la segunda en 1934. La autora explora su impacto en la sociedad 
guyanesa, en tanto, antes de su aparición, todas las personas objeto de 
prejuicio y discriminación habían permanecido bajo el velo del silencio y 
en actitud pasiva frente a esta situación, incluso los intelectuales.

Parte de la hipótesis de que tan pronto el negro en América fue capaz de 
preocuparse por su posición de subalternidad, el problema de la identidad 

4 Joycelynne Loncke es profesora emérita de la Universidad de Guyana. Sus áreas 
de interés incluyen tanto la literatura francófona como la historia de la música.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS244

no puede ser escindido de los problemas de color, clase y supervivencia 
económica, hecho que toma cuerpo particular en Guyana. 

En este sentido, The Evolution of the Negro busca devolverle a la pobla-
ción negra guyanesa (y del mundo) el orgullo propio perdido en el cruento 
proceso de colonización. El objetivo de su autor fue: «to use the endow-
ments of the AfroAmerican to uphold the prestige of a much misunders-
tood people» (p. 286). Este texto no solo marca el punto de culminación 
de su investigación sobre identidad, sino que también es una exposición 
elocuente de las falacias, prejuicios y tergiversaciones que ha sufrido por 
mucho tiempo la imagen del negro en las Américas. 

Cameron logra hacer un recorrido exhaustivo, al que llama evolución, 
por la condición del sujeto negro en las Américas, dividiéndola en tres 
momentos: el primero, antes del arribo a América, en su hábitat natural 
en África, antes de la colonización; el segundo, con la esclavitud y todo el 
saldo negativo dejado por esta, pero también incluyendo la resistencia y 
la lucha contra esta; y el tercero, el periodo posemancipatorio, en el cual 
se da a luz a una nueva nación. Esas son las líneas generales, pero si se 
profundiza un tanto más, llegando a cuestiones de índole semántica, se 
pueden descubrir expresiones claras de un trabajo serio de análisis, simi-
lar al realizado por Fernando Ortiz en Cuba, en cuanto a las definiciones 
pertinentes para este componente étnico de la gran nación caribeña. Por 
ejemplo, en un primer momento, había optado por llamar su texto The 
Evolution of the African, pero, al percatarse del reduccionismo de este 
último término, solo remitente a las personas venidas de África y a aque-
llas que continúan viviendo allí, dejando al margen a sus descendientes 
en América, se vio obligado a cambiar a negro. Sin embargo, los africanos 
residentes en África no se sienten nombrados o, peor, se sienten ofendidos 
por la etiqueta de «negro», ya que ellos se nombraron de acuerdo a genti-
licios referentes a la zona que habitan o en virtud de sus etnias o tribus: 
senegaleses, mandingas o abisinios. Ellos mismos consideraban «negros» 
a los esclavos que no pertenecían a país alguno, de ahí que vieran las pa-
labras «african» y «negro» como excluyentes.

Por ello, la autora sentencia que el problema de la identidad está muy 
relacionado con el problema de la identificación y la autoidentificación, 
lo cual representa un fenómeno revelador en cuanto a lenguaje, pero 
también agravante en términos psicológicos. Lo resume de la siguiente 
manera: «The fact that confusion in identification has brought on con-
fusion about identity, is in itself an index of the gravity of the process of 
acculturation» (p. 288).



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 245

A inicios del siglo XX, los ciudadanos seguían hallando eufemismos para 
referirse a su color de piel, tales como «coloured», «dark» o «creole». Cier-
tamente, en la medida en que grupos humanos no se identifican o recono-
cen como iguales a los venidos de África o a aquellos que vivieron en carne 
propia el esclavismo, esta confusión sobre la identidad deviene en políticas 
de división dentro de la sociedad, acabando por ser el famoso «divide y 
vencerás» el lema regente.

El racismo presente en la Guyana de entonces era apreciable incluso en 
las canciones populares, donde la identificación con una u otra raza de-
terminaba no solo el estatus de color, sino también la posición como clase 
social. Por ejemplo: «if you white, you right; if you brown, stick around; if 
you black, stay back». El negro permanece en una posición de inferioridad 
y subalternidad, siempre velado, escondido e invisibilizado. Y es que en 
las Indias Occidentales las clases fueron determinadas a partir de la raza, 
estando los «negros puros» en la base de la pirámide, los mulatos en el 
medio y los «blancos puros» en la cima.

En esta pérdida creciente de identificación con la raza y la nacionalidad, 
con una consecuente carencia de identidad y un clima culturalmente in-
seguro, donde pueden entrar todo tipo de influencias y borrar fragmentos 
identitarios, Cameron plantea que las personas han preferido perdonar 
a sus perpetradores durante la esclavitud en aras de ser merecedores de 
igualarlos, antes de perdonarse a sí mismos al reconocerse como orgullo-
samente negros.

The Evolution of the Negro was the first serious attempt in Guyana 
to attack the root-causes of the problem of identity, by its rehabilita-
tion of the positive aspects of African history, by its analysis of the 
institución of slavery and its causes, and by its realistic assessment 
of the weaknesses and strengths of the black man after emancipa-
tion (p. 292).

«In the Castle of my Skin»
Escrito en inglés y publicado en el número 3 de 1983 de Anales del Caribe, 
este ensayo, a manera de literatura comentada, juega con la diacronía-sin-
cronía, en tanto el propio barbadense George Lamming,5 autor de In the 
Castle of my Skin (1953), realiza una revisitación del libro treinta años 

5 Desde la fundación de Anales del Caribe, en 1981, Lamming ha sido uno de sus 
principales asesores.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS246

más tarde. Aquí, Lamming declara la búsqueda perpetua de complicidad 
entre el autor de ficción y su lector, ya que tras cada acto ficcional hay un 
alto componente de verdad implícito, al ser el autor consecuencia de un 
contexto, de vivencias particulares y de tramas que acaban generando 
historias dignas de ser llevadas a la literatura. Sin embargo, Lamming es 
reconocido, entre otras cosas, por su tendencia a romper la convencionali-
dad del hecho literario. Así, en su obra, el poblado es a la vez el lugar donde 
se desarrollan los hechos, el símbolo del modo de vida de los pobladores 
y el personaje protagónico, en toda su inmensidad: se desconoce la pri-
vacidad, todo es sometido a escrutinio público y hay una madre anónima 
que solo se pronuncia durante la temporada tropical, como la voz de la 
mismísima naturaleza.

El propio autor reconoce que aun cuando el libro está repleto de nombres 
de personajes, con caracterizaciones específicas y fuerzas individuales, es 
la colectividad del poblado lo que atrae la atención del lector. El poblado es 
una suerte de personaje colectivo que muestra generalizada la desdicha 
de la vida diaria. Este revela otra dimensión de la energía, la fuerza y la 
rapidez en la búsqueda de supervivencia, y evidencia una construcción 
colectiva del sujeto a partir de la raza, en tanto esta es presuntamente la 
causante de la desdicha. Al ser la comunidad (y no una persona dentro de 
ella) la protagonista, la narración suele ser menos organizada, y hay ele-
mentos subliminales que le toca al lector descubrir e interpretar, cuestión 
que da vía libre a la multiplicidad de lecturas. 

La mayor preocupación mostrada por el autor en el texto original es la 
pobreza, pero en este caso una pobreza que se sirve de la condición ra-
cial y de la ocupación laboral: si eres esclavo y negro, o si trabajas en las 
plantaciones, eres socialmente inferior. Esto desencadena una alienación 
del hombre en el trabajo que acaba por despojarlo de su condición de ser 
humano.

El resultado es una fractura de la conciencia, una separación en cuanto 
a sensibilidad, que llega a abarcar problemas de lenguaje y valores, todo 
esto referente a la histórica obediencia o relación de poder entre el poder 
blanco (la minoría) y la fragmentada memoria de las masas de negros.

Lamming se encuentra entre los autores que dejaron atrás el «fracaso» 
que representaba la realidad caribeña, en la búsqueda de algo mejor en el 
desolado corazón de Londres, donde quiso reconstruir el universo de su 
infancia y temprana adolescencia. Desde allí da a la luz In the Castle of my 
Skin, un resultado de su inocencia frente a Inglaterra, otrora metrópoli y, 
para el momento de su estancia, presunta madre. En el texto explica que 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 247

la experiencia colonial de su generación fue diferente a la clásica vivencia 
de pura explotación, esta apenas tuvo violencia. Se trató de un ejercicio 
diario de automutilación, donde negros contra negros se enfrentaban en 
una batalla por el automejoramiento, donde tu propia «gente» era el ene-
migo, y siempre habría de dejarte caer. 

Los personajes creados por Lamming son metonimias de procesos ma-
yores, indicadores de pensamientos y actitudes de multidudes enteras. De 
ahí los intereses en temas como el sueño americano, o la mirada a África 
desde Europa. El autor brinda una magistral definición de lo que significa 
ser negro, algo que va más allá del lugar de nacimiento, es lo que eres y 
cómo te ven, algo que transversaliza el autorreconocimiento en tanto no 
lo puedes ser hasta que te identifiques a ti mismo como tal:

You’ll hear ‘bout the Englishman, an’ the Frenchman, and the 
American which mean man of America. An’ each is call that: ‘cause 
he born in that particular place. But you’ll become a Negro like me 
an’ the rest in the States an’ over the world ‘cause it ain’t have no-
thin’ to do with where you born. ‘This what you is, a different kind 
o’ creature. An’ when you see what I tellin’ you an’ you become a 
Negro, act as you should, an’ don’t ask Hist’ry why you is what you 
then see yourself to be, ‘cause Hist’ry ain’t got no answers. You ain’t 
a thing till you know it... (p. 284).

Lamming declara la influencia de este texto en otros autores, en la ma-
nera de entender la construcción del sujeto negro, así como en el estilo 
narrativo. Igualmente, afirma que debemos entender el tema racial como 
una batalla de todos, donde las injusticias tomadas por la mano de la histo-
ria no hallen más ecos y las comunidades puedan librarse de una vez de la 
pobreza, la ignorancia y el miedo.

«Littérature négro-africaine d’Amérique: mythe, ou réalité? 
Mise au point entre une histoire imaginaire,  

imaginée et une anecdote»
Con simpatía y preocupación histórica, en el número 4-5 de 1984-1985, 
el poeta haitiano Anthony Phelps inserta un ensayo donde trae a colación 
el tema de nomenclaturas y prefijos que acaban discriminando, cuestio-
nando la originalidad, y declarando dependientes de una cultura madre 
a todos los negros radicados en América. En este sentido, pone sobre la 
mesa el término negro-africano como adjetivo calificador de la producción 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS248

cultural hecha por negros en este hemisferio, a raíz de una invitación 
recibida para dialogar sobre la literatura negro-africana de América en el 
encuentro mundial de escritores de lengua francesa, en Padua. Partiendo 
de esa etiqueta, realiza todo un desmontaje asociado a los prefijos que 
ha recibido América posteriores a la colonización, donde todo aquello no 
digno de ser llamado blanco o europeo queda bajo el velo de lo venido de 
África, aun cuando muchos de esos ejemplos sean eminentemente ameri-
canos, ya que nacieron aquí en respuesta al nuevo contexto.

Por ello, celebra grandemente la existencia de estudios que miren al 
Caribe, pues propician reconocernos y que nos reconozcan como una re-
gión particular, original, digna de ser mirada por lo que es y no como ex-
tensión de África o Europa, a consecuencia del pasado colonial y la trata 
negrera: «La Caraïbe, cœur résistant, cœur glorieux de notre Amérique 
métisse» (pp. 353). De ahí que Phelps rechace calificativos como escritor 
negro-africano o afro-americano, porque los negros del Nuevo Mundo no 
son para nada africanos exiliados en América, han pasado demasiados 
años y generaciones desde que eran africanos verdaderos las personas 
venidas con la trata. Los «descendientes» actuales son tan descendientes 
de los africanos como de los europeos, asiáticos, etc. que han pasado por 
los países americanos. Y en este afán, África adquiere un velo mágico, un 
sabor mitológico del dónde venimos y a donde siempre perteneceremos, 
a pesar de que ningún o casi ningún negro americano se identifica con 
África como una matriz de la que imitamos modelos de vida y religión.

Igual problemática sale a la luz con la cuestión religiosa, en tanto las religio-
nes negras de América son catalogadas como africanas, cuando en realidad 
estas nacieron en América a partir de un proceso sincrético entre las prácti-
cas esclavas y las del catolicismo (candomblé, macumba, santería, vodú).

También llama la atención sobre la violación lingüística ocurrida con 
el término «American», el cual ha sido absorbido por los Estados Unidos, 
mientras el resto del continente parece haber quedado en un limbo en 
cuanto a gentilicio continental. Finaliza alegando las mismas diferencias 
entre un blanco americano y uno europeo, que entre un negro americano 
y un negro africano. Sin embargo, concluye, ese tipo de diferencias no 
existen entre un blanco y un negro de América, porque ambos comparten 
el mismo pasado cruento, la misma realidad y la misma visión de futuro. 
Declara sentirse orgulloso de la diversidad lingüística presente en nues-
tro plural Caribe, porque ve el Nuevo Mundo como el modelo prototípico 
(aunque imperfecto aún) del deber ser del planeta Tierra, una feliz mezcla 
de todas las razas, donde el poder sea plural (p. 360). 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 249

Phelps ve la creación literaria como algo netamente humano, y al cata-
logarla por etiquetas se acaba reduciendo la historia de nuestro continente 
a una simple cuestión de pigmentaciones inútiles. Es así que agradecería 
sobremanera el que, en lugar de llamarlo escritor negro-africano de Amé-
rica, le dijeran escritor americano, caribeño, haitiano, o mejor, sin colores 
ni ubicaciones geográficas de por medio, simplemente, poeta.

«De Tuntún a Encancaranublado: antillanía y mulatidad  
en la nueva prosa puertorriqueña»

Este ensayo –publicado también en el número 4-5 de 1984-1985–, de la 
crítica puertorriqueña Yanis Gordils, posiblemente sea uno de los que me-
jor abordan en esta década la construcción de una identidad antillana 
que no discrimine colores de piel, sino que nos entienda como un todo 
construido en un ambiente singular: el Caribe. Comienza recordando la 
polémica entre José I. de Diego Padró (1896-1974) y Luis Palés Matos 
(1898-1959), que tuviera como plataforma de discusión el periódico El 
Mundo, de San Juan. Palés planteaba la necesidad de ponerse a tono con 
su «realidad ambiente», en tanto Diego Padró abogaba por mantener la 
«cultura eminentemente europea», una corriente universalista, occiden-
talista e hispanicista –muy en boga al interior de la intelectualidad puer-
torriqueña–, que entendía la cultura europea como superior a la negra 
esclava, en sus palabras: «A lo que deben aspirar nuestros artistas y pensa-
dores es precisamente a sacudirse el trópico de encima y a expresarse más 
a tono con lo universal y con lo elevado» (Gordils, 1984-85: 394).

Por el contrario, Palés cuestionaba que la obra de Luis Lloréns Torres 
(1876-1944), considerado el patriarca de las letras puertorriqueñas, de-
jara a un lado la figura del negro, por no considerarlo indispensable en 
la constitución de una identidad colectiva, de un «verdadero carácter 
antillano». En el siglo XIX casi se desconocía la existencia de obras que 
repararan en la mulatidad puertorriqueña de manera responsable, como 
demandaba Palés. 

Como asegura la autora, los alegatos de esta polémica forman parte de 
un enfrentamiento ideológico paralelo al nacimiento de la conciencia na-
cional puertorriqueña.

En la segunda mitad del siglo XX, el ensayo deviene el género litera-
rio por excelencia para volver a poner sobre el tapete la significación del 
negro para la cultura puertorriqueña. Es así que, paulatinamente, se va 
conformando un catálogo de obras literarias que lo reflejan, entre ellas: 
Narciso descubre su trasero: el negro en la cultura puertorriqueña (1974), 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS250

de Isabelo Zenón Cruz, y Racismo y política en Puerto Rico (1975), de 
Martín Segrera.

En esta cuerda, Encancaranublado y otros cuentos de naufragio, de 
Ana Lydia Vega –Premio Casa de las Américas en 1982–, constituye un 
ejemplo clave del desarrollo literario de elementos propios del Caribe. 
Rebasa todas las obras que hasta entonces habían trabajado la mulati-
dad puertorriqueña y es la más panantillanista después de Tuntún de 
pasa y grifería (1937), de Palés Matos. Ana Lydia Vega se concentra en 
las Antillas y a partir de ellas despliega toda la obra, plena de tropicalis-
mo. Por ello la no fortuita selección de vocablos de lo culto y lo popular; 
la recolección de léxico solo presente hasta entonces en la oralidad; 
la introducción de frases en créole, francés e inglés como alusión a 
la multiplicidad lingüística del Caribe; el recurrente humor presente 
en los doce cuentos, el cual por momentos se torna negro; temáticas 
inherentes al Caribe como el éxodo, los conflictos interétnicos; la pre-
sencia de lo real maravilloso; el rescate de las personalidades tipo de los 
habitantes de cada región caribeña, así como los estereotipos con que 
cargan; la pluralidad de personajes negros, por lo general de diferentes 
zonas de las Antillas, en aras de mostrar las diferencias emanadas de 
la diversidad de composiciones étnicas existentes a merced del pasado 
colonial común.

Una de las conclusiones más alumbradoras respecto al texto de Ada Ly-
dia Vega es la necesidad de que toda, o casi toda, la literatura caribeña 
regrese a la postura de Palés Matos, en aras de construir «la cultura nacio-
nal sobre nuestra realidad de pueblo mulato, de pueblo antillano» (p. 407).

«Continuidad cultural africana en América»
Este es un texto de alto grado de especialización sobre música, ubicado 

en el número 6 de 1986, de la autoría del musicólogo, compositor, etnólo-
go y pedagogo cubano Argeliers León. Realiza un desmontaje exhaustivo 
de la continuidad cultural africana, obviando el clásico estribillo de que 
son parte indispensable de nuestra construcción étnica como nación para 
enunciar, y argumentar en consecuencia, cómo se dan esas transporta-
ciones y herencias al contexto del «Nuevo Mundo».

El enjundioso ensayo parte del texto de Melville Herskovits The Myth of 
the Negro Past (1941), en aras de proponer una antítesis a su pensamiento. 
Se opone a la idea de la continuidad cultural afroamericana como una 
figura retórica en el discurso, como algo que tocó y ahora hay que asumir, 
en lugar de entenderlo como un componente en constante trasformación y 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 251

fusión con otros muchos, cohesión coyuntural que ha devenido en nuestra 
identidad latinoamericana y caribeña. Para ello, se apoya en el criterio orti-
ciano sobre la «cultura mulata», que no consiste en una simple suma o can-
tidad promedial sustitutiva; por el contrario, se trata de una concurrencia 
funcional de elementos sustanciales y su permanencia cultural (p. 116).

Este acercamiento parte de la historia y sus matices para arribar a conclu-
siones que sobrepasen el discurso hegemónico contado hasta hoy, donde la 
parte negra de nuestra cultura aparece como un mal necesario que hemos 
tenido que asumir. León argumenta que la integración cultural de la Amé-
rica Latina y el Caribe tuvo lugar a través de un proceso de sincretización 
de funciones sociales respecto al lenguaje verbal, la música, la plástica y en 
los niveles de la conciencia social religiosa. Fue un proceso de convergencia 
donde el africano tuvo que reconstruir formas de vida nuevas en el Nuevo 
Mundo durante casi cuatrocientos años de trata negrera. No todos llegaron 
juntos, no vinieron de la misma realidad africana, no fueron ubicados en los 
mismos sitios, no tuvieron que ejecutar las mismas tareas, etc. Asimismo, 
tuvieron que ir lidiando con los sectores pobres de la población blanca. 

Por ello es totalmente lógico y comprensible que hallaran una manera 
de recrear su universo en este nuevo contexto, con la religión como prin-
cipal asidero. De ahí las asociaciones cromáticas con las significaciones 
hagiográficas, en aras de reconstruir materialmente sus cosmos. Argeliers 
León combate la idea de que la música, así como otros elementos de la cul-
tura americana y caribeña, sean eminentemente blancos o europeos con 
pespuntes afroides que la decoran a manera de lunares. Nuestra cultura 
es consecuencia y resultado de una infinidad de procesos de intercambio, 
en los cuales esta se ha ido gestando de a poco.

«Rappin’, Writin’ and Breakin’:  
Black and Puerto Rican Street Culture in New York»

De la mano del ensayista puertorriqueño Juan Flores, profesor del Depar-
tamento de Análisis Social y Cultural de la Universidad de Nueva York, e 
incluido en el número 7-8 de 1987-1988, este ensayo, escrito en inglés, nos 
permite descubrir las particularidades de la gestación de una cultura ur-
bana en los barrios «marginales» de Nueva York, cuyos protagonistas son 
negros y puertorriqueños jóvenes. En este sentido, explica las comunes 
lecturas dadas a fenómenos como el rap y el grafiti, ambos pertenecientes 
al cuerpo del hip hop, en las que surgen categorías aglutinadoras, símbo-
los de hermandad como los guetos, donde se concentran y focalizan los 
núcleos gestores de esta cultura urbana.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS252

La participación integral de grupos de negros y puertorriqueños, con un 
bagaje lingüístico y cultural diferente, prestos a batallar en el terreno de 
la supervivencia social, muestra los giros que pueden dar las dinámicas 
de las relaciones étnicas. De hecho, existen numerosos testimonios sobre 
la vida cultural de los descendientes de africanos en Nueva York, vida que 
se ha concentrado desde la segunda mitad del siglo XX en la constante in-
teracción entre negros y puertorriqueños. Es así que comparten todo tipo 
de espacios, desde el barrio hasta la escuela, y socialmente se encuentran 
en el mismo estatus, son la reserva de la reserva.

Por ello resulta lógico que compartan gustos musicales, danzarios, el 
mismo tipo de juegos, la manera de vestir y, paulatinamente, la misma 
manera de expresarse verbalmente. La prueba es que esta ciudad devino 
el lugar de mayor interacción musical entre puertorriqueños y negros, lle-
gándose a crear numerosas bandas callejeras, donde indistintamente se 
combinaban ambas procedencias étnicas: «The music itself was of course 
basically Black rock-and-roll, but with a good deal of mambo and other 
Afro-Caribbean features blended in» (Flores, 1987-1988: 375).

Para finales de la década de los sesenta, las implicaciones políticas de di-
cho vínculo fueron cada vez más evidentes. Organizaciones o movimien-
tos como el de los Derechos Civiles, las Panteras Negras y los Yound Lords 
Party enfatizaron su labor en reafirmarse culturalmente, y por ende el hip 
hop pudo dejar clara su posición. Tanto el discurso enarbolado por el rap 
como la visualidad promovida por el grafiti en Nueva York, por los negros 
y puertorriqueños, muestran el desarrollo de estas comunidades a partir 
de su convergencia cultural.

Quizás la parte más interesante y conclusiva es aquella que hace ver la 
existencia de «asimilación» entre ambas culturas, como consecuencia de 
un duradero e intenso contacto. Decir asimilación no incluye la subordi-
nación de ninguna de estas culturas, por el contrario, sugiere la imbri-
cación de ambas en aras de una resistencia mayor contra la verdadera 
cultura hegemónica. «As co-equal as is the participation of Blacks and 
Puerto Ricans in the making of hip-hop, the particular roles and contri-
butions of each group remain evident» (p. 377).

«Dany Laferrière, Comment faire l’amour  
avec un nègre sans se fatiguer» 

De la autoría del profesor haitiano (fallecido en 2017) Maximilien Laro-
che –doctor Honoris Causa de la Universidad de Ontario–, se incluyó en 
el número 7-8 de 1987-1988 de Anales del Caribe una reseña sobre la obra 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 253

de Dany Laferrière Comment faire l’amour avec un nègre sans se fatiguer 
(1985). En ella se analizan comparativamente algunos autores de la lite-
ratura haitiana, sobre todo de la diáspora presente en Quebec, Canadá, y 
el tratamiento del sujeto negro dentro de esta.

El título parte de los estigmas referentes a la raza, los cuales han asumi-
do al negro y la negra como expresiones cimeras de la sexualidad vigorosa 
y lujuriosa. Se puede considerar un discurso marcado por la retórica, ele-
mento muy caro a la literatura haitiana, o caribeña de expresión francesa.

En él, se trata de subvertir la representación negativa del hombre de 
piel negra por un signo positivo, asociándolo a la inventiva, a la gloria. Es 
un discurso negro que versa sobre sí mismo, pero, a la vez, es universal, 
podría ser de todos:

Comment faire l’amour avec un nègre sans se fatiguer, compte tenu du 
contexte historique et spatial de sa publication, est un discours stricte-
ment personnel que l’auteur-narrateur-personnage tient pour lui-mê-
me. Qui n’engage que lui. L’inconvénient, c’est que ce discours de soi 
pour soi peut fort bien convenir aux autres (Laroche, 1987-1988: 442).

En la obra hay humor y fantasía, a la vez que versa sobre las consecuencias 
de una revolución negra, acorde con la ideología duvalierista de exaltación 
de la raza negra. Con respecto a este elemento, es divergente a la de otros 
autores, como Phelps, quienes reaccionaron contra el negrismo de Duvalier.

Desde el título, el autor declara una distinción entre las razas. Obvia-
mente, está dirigido a los blancos de Montreal, quienes han de lidiar con 
personajes bien individualizados a partir de su procedencia geográfica: 
Haití o África. Al final, resulta que se trabaja con una noción siempre 
subalterna de la raza negra, en tanto el blanco ejerce dominación sobre la 
mujer negra en términos sexuales, y sobre el hombre negro en lo referente 
a lo socioeconómico.

«La construcción de raza y nación  
en la República Dominicana»

En este ensayo, escrito en español, en el número 9 de 1989, el politólogo 
holandés Meindert Fennema –estudioso de las relaciones étnicas–, y Troetje 
Loewenthal, de las Antillas Neerlandesas, realizan un recorrido histórico 
desde la llegada del negro a Santo Domingo por mediación de la trata negre-
ra. Las relaciones interraciales entre los colonos blancos y las esclavas die-
ron lugar a una nueva población, mayormente aculturada a las costumbres 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS254

españolas. No obstante, la cultura dominicana nace de la mezcla de la he-
rencia europea legada por los españoles y la africana, incluso cuando esta 
última ha sido preterida en las más numerosas ocasiones.

En esa dinámica, el color puede ser tan determinante que llega a gene-
rar conflictos, violencia y repulsiones, como entre dominicanos y haitia-
nos, donde los primeros carecen de color, siguiendo el paradigma europeo 
y construyéndose como algo ajeno a la esclavitud, en tanto los haitianos se 
reconocen a partir del color de su piel, motivo de construcción identitaria 
de su nación. 

Los autores identifican, diseccionan y polemizan con los pensamientos 
anquilosados de políticos, intelectuales e investigadores del mismo siglo, 
como el entonces presidente dominicano Joaquín Balaguer, quien defen-
diera nociones racistas y estableciera conceptos como raza, etnia, color, 
indio, desde un punto de vista eurocentrista, poniendo en solfa el discurso 
balaguerista de la conciencia nacional. 

Este constituye uno de los textos que más directamente atiende el tópico 
de la construcción identitaria a partir de la raza, expresado esencialmente 
por la pugna política y cultural entre Haití y República Dominicana. Y es que 
«lo dominicano» se define en un concepto de nación eminentemente anti-
haitianista, donde la contrucción racial parte de la repulsión a sus vecinos 
isleños, nociones legitimadas férreamente por la dictadura de Rafael Leóni-
das Trujillo, durante más de treinta años (1930-1961) –incluso con matanzas 
cruentas como la llamada Masacre del Perejil, en 1937, cuando más de 30 mil 
haitianos fueron asesinados–, y perpetuadas luego por el trujillista Balaguer.

«Esclavitud, resistencia e identidad»
De la autoría del ya mencionado Rafael Duharte Jiménez,6 este texto apa-
rece en el número 9 de 1989. Propone mirar el proceso de esclavitud, 
resistencia y construcción de la identidad a lo largo de la historia cubana, 
desde la trata negrera hasta el momento posterior a las guerras de inde-
pendencia. En este sentido, intenta reconstruir la situación del negro en 
la sociedad colonial, en virtud de la posición asumida (la integración a la 
sociedad colonial o la rebeldía frente a esta). 

Duharte fragmenta a los «libres de color» de los cimarrones, líneas to-
talmente escindidas hasta la llegada de las guerras de liberación, donde 

6 Investigador y ensayista, graduado de Historia en la Universidad de Oriente y 
máster en Estudios Cubanos y del Caribe. Es especialista de la Oficina de la His-
toriadora de la Ciudad de Santiago de Cuba.



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 255

lucharon unidos. Los primeros, los libertos, llegaron a conquistar su posi-
ción gracias a la economía hatero-patriarcal que les permitió escapar de 
la servidumbre mediante la manumisión. Para el siglo XVIII, ya eran consi-
derados un importante sector dentro de la sociedad colonial:

El liberto escapado de los mecanismos deculturadores de la escla-
vitud, pronto inició un dramático proceso de búsqueda de su iden-
tidad dentro de un complejo sistema de tensiones que de un lado 
tenía la cultura africana, a la que era afín por su origen y color, y del 
otro la cultura dominante del colonizador, a la cual le aproximaba 
su condición de hombre libre (p. 230).

Con el ánimo de preservar lo africano podían afiliarse a cabildos de na-
ción y practicar sus cultos y costumbres sin el peligro de ser reprendidos 
por ello. Otros devinieron pequeña burguesía, en la medida en que agru-
paron ciertas ganancias. Sin embargo, ser incluso propietario de esclavos 
y exitosos negocios urbanos y rurales no los hacía merecedores de un as-
censo social: la carta de libertad comprada simplemente no podía borrar 
el inmenso estigma del color de su piel. De ahí se derivan un sinfín de 
blanqueamientos en matrimonios, en la búsqueda de tener acceso y dere-
cho a pertenecer a la sociedad como un blanco más. En este proceso, ante 
la imposibilidad de entrar al circuito de sociedad blanco, los «libres de 
color» se crean eventos y espacios alternativos: en lo referente al ocio, los 
bailes de cuna habaneros y las fiestas de los cafetales del valle Cauto; en 
lo militar, los Batallones de Pardos y Morenos Leales;7 y en cuanto a her-
mandades, las cofradías semejantes a las logias masónicas de los blancos. 
«Todo este universo social construido a partir de una relación mimética 
con el mundo de los blancos, devino históricamente en una línea aberran-
te dentro de la evolución social del negro cubano» (p. 232).

En cambio, los cimarrones fueron aquellos que reaccionaron frente a la 
injusta actitud del amo y huyeron al palenque. Si hubiese que cuantificar, 
los documentos históricos arrojan cifras de miles de individuos entre los 
apalencados, los rebelados en áreas rurales o simplemente los prófugos 
del sistema colonial esclavista. De todas estas maneras de no integración 
el apalencamiento representa la más radical, como un rechazo rotundo 
7 Los Batallones de Pardos y Morenos le permitían al negro adquirir fuero militar, 

derecho de portar armas, pensiones y preferencia para ciertos empleos, derecho a 
ser llamado «don» delante de su nombre, y de ser sepultados en La Habana en el 
templo parroquial mayor y el del Spíritu Santo, ambos destinados a los blancos.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS256

a la coexistencia con los representantes de la metrópoli. Es así que el 
palenque viene a ser una recreación de la aldea africana en Cuba, un 
regreso a un modo de vida casi exento de los «síntomas de civilización y 
modernidad», un espacio para la reconexión con la naturaleza y los cultos 
mágico-religiosos.

Empero, vale la pena acotar que no hubo tal divorcio entre los negros 
rebeldes y los blancos, pues los primeros mantuvieron relaciones de in-
tercambio con los pequeños campesinos, comerciantes, contrabandistas, 
corsarios y piratas; de ahí que las pugnas entre el rancheador y los cima-
rrones no devinieran en odio a muerte por todo tipo de hombre blanco.

Otra cuestión altamente relevante es el impacto generado por la Revo-
lución francesa de 1789, pues «determinó un formidable desgarramiento 
en la conciencia del negro en Cuba» (p. 234). Asimismo, el triunfo de 
los haitianos sobre los franceses, el crecimiento de la abolición de la es-
clavitud en territorios caribeños, entre otros factores, determinaron una 
reconsideración de lo que ser negro significaba. Fue un momento donde 
los negros se probaron a sí mismos que no eran una raza inferior, sino que 
mediante la resistencia podían subvertir la decadente situación de explo-
tación imperante hasta ese momento.

La Revolución Francesa mostró al negro cubano que la lucha arma-
da contra la esclavitud y el colonialismo junto a los revolucionarios 
blancos era la única vía hacia una libertad con distintas proyec-
ciones: para el esclavo implicaba su reencuentro con la condición 
humana; mientras que para el liberto y el cimarrón ésta adquiría 
una nueva magnitud (ídem).

La rebeldía no solo era palpable en la parte rural de la Isla, sino que 
en las ciudades se dio toda una oleada de conspiraciones políticas, sien-
do la fatalmente reprimida Conspiración de la Escalera (1844) la más 
recordada en la historia de Cuba. Estos sucesos sirvieron de precedente 
y experiencia provechosa para las venideras guerras de independencia, 
donde todos se unieron en función de un objetivo común: la soberanía de 
la Isla. Negros y mulatos de gran renombre por su experticia como estra-
tegas militares estuvieron a cargo de segmentos de las tropas durante las 
contiendas, como la familia Maceo, Flor Crombet y Guillermón Moncada. 
Desde este instante, cuando comienza una preocupación por lo que ser 
cubano significaba, los negros estuvieron en el primer frente, marcando 
la composición étnica de la nación cubana.



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 257

«Rodolfo Sarracino, Los que volvieron a África»
En el número 9 de 1989, el historiador cubano Julio Le Riverend rinde justo 
reconocimiento al libro Los que volvieron a África, de Rodolfo Sarracino, edi-
tado en 1988 por la Editorial de Ciencias Sociales. En la reseña (escrita en 
español) se reflexiona sobre la valía de una obra que permitía voltear el pris-
ma y analizar la historia del esclavismo desde otra perspectiva, la de aquellos 
que regresaron a la madre África tras la abolición de la esclavitud en 1886, en 
lugar de permanecer en la Isla. El libro constituyó una proeza para su época, 
dada la tarea de reconstrucción del pasado –resultado de la permanencia de 
su autor en Nigeria, se extiende más allá de lo anecdótico y episódico durante 
el siglo XIX– y del tipo de historia contada hasta entonces, siempre mirada 
desde Cuba a lo ocurrido en la propia Cuba (Le Riverend, 1989: 394).

El autor resalta la importancia de este tipo de textos, sobre todo en una 
sociedad como la cubana, donde la raíz yoruba ha prendido de tal manera 
que constituye una de las matrices de nuestro panteón religioso y de su 
música ritual.

Aun cuando el texto versa en torno a la familia Muñiz, funciona como 
metonimia de un proceso mucho mayor: el del regreso de miles de fami-
lias al continente de origen. Es una obra que reivindica el papel jugado por 
los esclavos africanos en la historia, donde los desmanes y oprobios vividos 
en carne propia no son signos de derrota ni sumisión, sino expresión de 
una espera silenciosa y paciente del momento propicio para el retorno. «Y 
llegó la oportunidad de realizar lo querido, lo soñado, lo ineludible» (ídem).

Los que volvieron a África marcó un punto de inflexión en su contexto, 
a partir de la búsqueda de entendimiento sobre los nexos contemporáneos 
entre Cuba y el África subsahariana, así como de la ambigua relación entre 
el pasado y la memoria social relacionada con este. La propuesta de Sarra-
cino proclama la pertenencia tanto de los que se fueron como de los que se 
quedaron a una misma historia, una historia con finales diferentes, pero 
con intensos y dolorosos troncos comunes, porque ambos casos «siguen 
contribuyendo (…) a una humanidad nueva que nació desgarrada y sanará 
de sus heridas centenarias» (p. 395). Con este libro, Sarracino contribuye 
al «rescate deseable de un tiempo y de seres que andaban perdidos» (ídem).

COLOFÓN

El trabajo editorial del Centro de Estudios del Caribe resulta impecable, ya 
sea por la curaduría de los números de la revista en cuanto a selección de 
temas y autores de peso en las diferentes disciplinas, como por la edición 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS258

casi perfecta de los textos. El trilingüismo, aunque supone un gran reto para 
el equipo editorial, constituye una ganancia sustancial. Aun con las irregu-
laridades de que ha sido presa, la revista continúa siendo un referente de 
obligatoria consulta. En ella intelectuales de puntería y experticia dialogan 
sobre nuestras «realidades ambientes» caribeñas. En particular, muchos de 
los textos rinden merecido homenaje a obras clave de la literatura caribeña 
que han desmontado el tema identitario partiendo de la raza: In the Castle of 
my Skin, Los que volvieron a África, The Evolution of the Negro, etc.

La existencia de 160 artículos referentes a la temática racial, a lo largo 
de una década, da cuenta de la importancia del tema y de su cultivo por 
numerosos intelectuales de la región. De los once textos analizados aquí, 
seis se encuentran en idioma español, tres en inglés y dos en francés, 
reflejo de la diversidad lingüística como consecuencia de la colonización. 
Mientras, hay un gran equilibrio entre las nacionalidades de los autores, 
estando representados distintos focos culturales: Cuba (4), Guyana (1), 
Barbados (1), Haití (2), Puerto Rico (2) y las Antillas Neerlandesas (1); 
este último compartiendo autoría con el único escritor ajeno al Caribe, el 
holandés Meindert Fennema. Ninguno de los autores se repite. En cuanto 
a los géneros literarios, los trabajos se dividen en ensayos (8) y reseñas (3).

A pesar de las diferentes miradas hacia la construcción identitaria des-
de la raza, el hecho de que una multiplicidad de intelectuales caribeños se 
preocupara por el mismo tópico en el mismo momento histórico, la década 
de los ochenta, habla de un punto de unión de pensamiento en el Caribe. 
En este nexo diferencias históricas, contextuales, idiomáticas y de compo-
sición étnica quedan al margen, y se abre una puerta al diálogo entre los 
investigadores y académicos de la región.

Todos los textos, en su conjunto, ofrecen un estado de la cuestión de la 
construcción de la identidad desde la raza en el Caribe. Transversalizan 
realidades nuestras a partir de la música, las problemáticas lingüístico-se-
mánticas, la carga histórica, la literatura, la cultura en general (modos y 
costumbres, movimientos artísticos, etc.).

Aun cuando los once textos analizados son emitidos desde realidades 
plurales, evidencian unidades en cuanto a la manera de entender la iden-
tidad nacida desde la raza, de ahí que se puedan identificar una serie de 
líneas comunes:

• La historia como Biblia para el Caribe, en aras de entender pro-
blemáticas contemporáneas. De ahí la necesidad de construirse a 
partir de los desmanes vividos por la trata negrera y la esclavitud, 



CAPÍTULO IV. ESTUDIOS HISTORIOGRÁFICOS REGIONALES Y TEMÁTICOS | 259

del choque cultural (interno, entre las propias etnias africanas, y 
externo, con los europeos y aborígenes, así como con otras pobla-
ciones migrantes que se sumaron luego) y el consecuente mestiza-
je, y de la perenne subalternidad frente a los blancos (incluso tras 
ser libres).

• La raza como el factor que causa la desdicha. La constante mirada 
discriminatoria bajo la que vivieron los africanos traídos a América, 
y bajo la que siguen aquellos que conservan en su piel negra las 
huellas de un pasado que los trasciende, pero que los juzga a cada 
segundo. 

• La religión como asidero en medio de las nuevas condiciones con-
textuales. La construcción de una religión propia que, aun cuando 
mira a África, es digna de ser entendida como eminentemente ame-
ricana, pues tomó forma en el «Nuevo Mundo» a partir de adapta-
ciones, memorias fragmentadas e intentos de recrear un universo 
lejano y perdido. El sincretismo con el catolicismo se muestra como 
una base sólida de esa religión.

• La validación y rescate de lo negro como contradiscurso de la pro-
ducción cultural emitida desde los centros de poder blancos (en las 
grandes potencias, pero también al interior de las propias socieda-
des de los autores). Lo negro incluye desde manifestaciones cultura-
les hasta el propio idioma y los estudios científicos realizados desde 
la región.

• La identificación o no con la raza negra como bandera de lucha y 
resistencia marca las dinámicas caribeñas, en tanto los que la re-
chazan la discriminan y procuran parecerse cada vez más al para-
digma blanco, y los que se reconocen como tales combaten por sus 
derechos desde todos los frentes, incluido el intelectual.

• El Caribe como sitio multicultural, entendido por sus protagonistas 
como un modelo prototípico (aunque imperfecto aún) del deber ser 
del planeta, una feliz mezcla de todas las razas, donde el poder sea 
plural. Con pensamientos como este queda clara la vigencia de es-
tos textos en la actualidad.

• La existencia de una relación intrínseca entre el contexto de cada 
autor y el tipo de construcción identitaria a partir de la raza.

• La búsqueda por los intelectuales de la región de un sujeto caribeño 
que se construya culturalmente a partir de los estigmas emanados 
del color de la piel.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS260

BIBLIOGRAFÍA

ALÉN, OLAVO (1982): «Las sociedades de tumba francesa en Cuba», Anales 
del Caribe 2, pp. 223-230.

ÁVILA ZALDÍVAR, ROGER (1982): «El diseño gráfico en Casa de las Américas», 
tesis de licenciatura, Facultad de Artes y Letras, Universidad de La 
Habana.

DUHARTE JIMÉNEZ, RAFAEL (1989): «Esclavitud, resistencia e identidad», 
Anales del Caribe 9, pp. 229-236.

FENNEMA, MEINDERT y TROETJE LOEWENTHAL (1989): «La construcción de 
raza y nación en la República Dominicana», Anales del Caribe 9, pp. 
191-228.

FLORES, JUAN (1987-1988): «Rappin’, Writin’ and Breakin’: Black and Puer-
to Rican Street Culture in New York», Anales del Caribe 7-8, pp. 370-
381.

GORDILS, YANIS (1984-1985): «De Tuntún a Encancaranublado: antillanía y 
mulatidad en la nueva prosa puertorriqueña», Anales del Caribe 4-5, 
pp. 392-408.

LAMMING, GEORGE (1983): «In the Castle of my Skin», Anales del Caribe 3, 
pp. 278-288.

LAROCHE, MAXIMILIEN (1987-1988): «Dany Laferrière, Comment faire 
l’amour avec un nègre sans se fatiguer», Anales del Caribe 7-8, pp. 
436-443.

LEÓN, ARGELIERS (1986): «Continuidad cultural africana en América», 
Anales del Caribe 6, pp. 115-130.

LE RIVEREND, JULIO (1989): «Rodolfo Sarracino, Los que volvieron a Áfri-
ca», Anales del Caribe 9, pp. 393-396.

LONCKE, JOYCELYNNE (1982): «The Evolution of the Negro and the Problem 
of Identity», Anales del Caribe 2, pp. 285-292.

PHELPS, ANTHONY (1984-1985): «Littérature négro-africaine d’Amérique: 
mythe, ou realité? Mise au point entre une histoire imaginaire, ima-
ginée et une anecdote», Anales del Caribe 4-5, pp. 351-361.



CAPÍTULO V 
APROXIMACIONES TEÓRICAS  

Y METODOLÓGICAS 





263 |

LOS TRABAJOS EN CUBA  
PARA LA ELABORACIÓN  

DEL ATLAS ETNOGRÁFICO  
DURANTE LOS AÑOS 1980-1990:  

LOGROS Y LIMITACIONES

Eduard G. Aleksandrenkov1 
Traducción de Dmitri Prieto Samsónov

Varios factores han motivado el tema que aquí abordo. Uno de los partí-
cipes cubanos de la etapa inicial de nuestro proyecto conjunto de atlas, 
quien finalmente lo dirigió por un tiempo, y luego abandonó Cuba, se 
quejaba –en una de sus cartas dirigidas a mí– de que esos trabajos resul-
taron inútiles, y que nadie los recuerda ya. Habiendo sido un entusiasta 
del proyecto de atlas, se convirtió en pesimista en sus valoraciones poste-
riores. Aproximadamente en la misma época, uno de los participantes de 
nuestro lado también llamó «inútiles» los esfuerzos del antiguo Instituto 
de Etnografía en torno a la creación de los atlas, e incluso usó el término 
«víctimas del atlas cubano». Por ello he deseado, al cabo del tiempo, echar 
una mirada sobre qué y cómo fue hecho, y compartir mis observaciones 
con nuestros públicos, sobre todo los más jóvenes.

La posibilidad de que etnógrafos de nuestro país pudiesen trabajar en 
un país latinoamericano surgió debido a una circunstancia externa a la 
etnografía, como lo fue el acercamiento político de Cuba con la URSS, el 
cual propició una estrecha colaboración entre ambos países (más especí-
ficamente, nuestra asistencia a Cuba), literalmente en todas las esferas 
de la vida. Los acuerdos intergubernamentales de cooperación conte-
nían cláusulas sobre la ciencia. A finales de 1977, fue aprobado el plan 
de colaboración sobre el «Atlas etnográfico de Cuba» donde, por la con-
traparte soviética, la institución ejecutora era el Instituto de Etnografía 
de la Academia de Ciencias de la URSS (Basilov, 1978: 155). El que tal 
tema fuese seleccionado fue una decisión influida, probablemente, por 

1 Tomado de Aleksandrenkov, E. G. (2017): «Raboty na Kube v 1980-1990-e godi po 
sostavleniiu etnograficheskogo atlasa: dostizheniia i nedostatki», Martinova, M. 
Yu., E. C. Piterskaia, D. V. Vorobiev (eds.): Istochniki i istoriografiia po antropolo-
gii narodov Ameriki, Institut etnologii i antropologii, RAN, Moscú, pp. 337-343.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS264

la publicación en 1970 de un robusto Atlas Nacional de Cuba, preparado 
por especialistas de ambos países y editado en La Habana, en volúme-
nes separados en ruso y en español, sentando así las bases para trabajos 
subsiguientes en función de otros atlas sobre Cuba. 

Al frente del grupo de colaboradores del Instituto de Etnografía de la AC 
URSS que voló a Cuba, y de la expedición en su conjunto, estaba V. V. Pi-
menov, un experimentado investigador de campo, que ya había trabajado en 
Cuba en los marcos de un programa del Instituto de América Latina, tam-
bién de la AC URSS. Como fotógrafo y camarógrafo fue nombrado A. V. Os-
kin, una persona con experiencias de trabajo en distintas partes de nuestro 
país. V. V. Pimenov me invitó al equipo, probablemente teniendo en cuenta 
que ya había trabajado durante unos años en Cuba, en calidad de traductor.

Durante el verano de 1980 los tres llegamos a Cuba. Nuestros conoci-
mientos etnográficos sobre ese país no iban más allá de la compilación de 
artículos de autores cubanos y soviéticos, publicada en la URSS en 1961 
(Efimov y Grigulevich, 1961). Además, ninguno de nosotros había estado 
previamente involucrado en trabajos de confección de atlas etnográficos. 
La contraparte cubana tampoco tenía experiencia en ese tipo de labor. Y 
en toda América Latina, a diferencia de Europa, jamás se había confeccio-
nado un atlas con tales características. De modo que en Cuba debíamos 
hacerlo todo por primera vez, aunque, en verdad, podíamos buscar sostén 
(cosa que a menudo hacíamos) en las experiencias acumuladas por los 
etnógrafos de nuestro país y de Europa.

La cultura material tradicional del habitante rural de Cuba fue definida 
como el ámbito de las investigaciones. Esa cultura no había sido estu-
diada previamente en Cuba como campo especialmente relevante, y se 
carecía de las correspondientes colecciones en los museos. Ni siquiera 
estaba claro qué elementos tradicionales se conservaban en ella. Esto era 
lo que pretendíamos averiguar durante nuestra primera salida al campo, 
realizada junto con los colegas cubanos, que tuvo lugar en la provincia de 
Matanzas (foto 1). 

La expedición a Matanzas estuvo compuesta por siete investigadores 
del entonces Instituto de Ciencias Sociales de la Academia de Ciencias de 
Cuba, contraparte de nuestro instituto: Karelia Barreras, Nancy Pérez, 
Ivona Forcade, Juan Antonio Alvarado, Jorge Potroni, Hernán Tirado, 
Eduardo Hernández. Nos acompañaba permanentemente el represen-
tante del Poder Popular local Mariano de la Red, quien, siendo artista de 
la plástica, dibujaba los artefactos de la cultura material. El insustituible 
chofer del microbús RAF de la expedición fue Pablo de la Campa. 



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 265

El trabajo de campo en Matanzas demostró que la población rural, de ma-
nera intensiva, seguía usando sus tradicionales instrumentos de labranza, 
medios de transporte y carga, habitaba en viviendas tradicionales con mue-
bles y útiles tradicionales, y en las zonas costeras eran utilizados aparejos 
pesqueros tradicionales. Se conocían también otras ocupaciones raigales, 
como la producción de carbón vegetal. Fueron encontradas diferencias en-
tre las historias étnicas de regiones rurales particulares (Pimenov, 1988). 

Aun cuando Cuba es una isla relativamente pequeña (largo: ca. 1 200 
km, ancho máximo: 200 km, mínimo: 40 km), posee diversos ambien-
tes naturales. La cantidad de precipitaciones disminuye de occidente a 
oriente, y es menor en las costas que tierra adentro. Un tercio de la Isla 
está ocupado por elevaciones y montañas. Las diferencias climáticas y de 
relieve orientan la actividad económica. Si bien en Matanzas prevalecía 
la agricultura cañera, según ya sabíamos, en las regiones montañosas del 
oriente predominaba el cultivo del café; en la provincia de Camagüey, 
la ganadería; en Pinar del Río, al occidente, la producción del excelente 
tabaco. Estaba claro, entonces, que la cultura de los habitantes rurales 

Foto 1. Los que empezaron los trabajos del atlas en Matanzas.  
De izquierda a derecha: Alexander Oskin, Pablo de la Campa (chofer),  

Mariano de la Red (representante del Poder Popular provincial  
y dibujante de la expedición), Vladimir Pimenov, Karelia Barreras,  

Hernán Tirado Toirac, Jorge Potroni (foto del autor)



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS266

de Matanzas era representativa solo de una parte del país. Por ello, para 
lograr una representación mayor de la hipotetizada diversidad de la cul-
tura de los habitantes rurales, en diferentes regiones del país, se decidió 
continuar las expediciones en otras partes de la Isla.

En 1982 se trabajó en la provincia de Santiago de Cuba; en 1983, en 
Guantánamo (ambas en el oriente); en 1984, en la provincia más occidental: 
Pinar del Río; después, en 1985, en las centrales: Villa Clara, Cienfuegos 
y Sancti Spíritus; en 1986, en Camagüey y Holguín; en 1987, en Granma, 
también al oriente. La integración del equipo investigativo cambiaba en el 
tiempo, con una tendencia general al aumento de la cantidad de miembros.

Una parte importante de nuestra labor fue el desarrollo de los instru-
mentos para la recolección preliminar de los resultados de las pesquisas 
en aras del futuro atlas. Las guías temáticas iniciales –que no eran tan 
precisas– debían ser sustituidas por cuestionarios más focalizados. Los 
primeros fueron compuestos durante la expedición de 1983 a Guantá-
namo, y posteriormente resultaron perfeccionados en las salidas subsi-
guientes al terreno. Para la expedición de 1986, la parte soviética preparó 
cuestionarios en español sobre algunos temas; fueron escritos de tal modo 
que los podrían aplicar no solo etnógrafos, sino también otras personas 
preparadas previamente para esa tarea.

Para entonces, había cambiado radicalmente la propia concepción del 
atlas. Desde 1986, el proyecto «Atlas de la cultura material tradicional 
de las regiones rurales de Cuba» (nombre oficial en ese momento) fue 
fusionado con el «Atlas de la cultura espiritual», en producción por investi-
gadores del Ministerio de Cultura desde 1975, que incluía conocimientos 
sobre las fiestas, la música, los bailes, la literatura oral y la artesanía. El 
nuevo atlas se llamaría «Atlas etnográfico de Cuba», y el correspondiente 
proyecto fue incluido en el «Plan de las Ciencias Sociales para 1986-1990» 
del Estado cubano (López Valdés, 1989: 3-4).

No obstante, la tarea de la pesquisa masiva –en todo el país, sincrónica-
mente– en busca de saberes tradicionales se mantenía. Con ese método, 
un aspecto importante del trabajo era lograr la representatividad de los 
materiales colectados, para lo cual se decidió realizar un muestreo de los 
asentamientos en que se recogería la información. Para tales funciones, 
la contraparte soviética asignó al especialista correspondiente: Valeri Se-
mionovich Kondratiev.

En 1987 se realizó la última expedición, en la provincia de Granma. 
Su meta principal fue el pilotaje del funcionamiento del muestreo y de 
los cuestionarios. Esos cuestionarios tenían imágenes de artefactos, 



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 267

compiladas en forma de tablas, junto con las preguntas. Las preguntas 
estaban formuladas de tal modo que las respuestas podían someterse al 
procesamiento estadístico. En Granma también fue chequeada la me-
tódica de la indagación con el cuestionario. La parte soviética participó 
también en la discusión de los resultados del pilotaje de la investigación, 
y en la redacción de los cuestionarios.

Posteriormente, la parte cubana realizó amplios y diversos trabajos pre-
paratorios, en los cuales nuestra parte ya no participó. Fueron reproduci-
das las tablas de los elementos de la cultura, así como los correspondientes 
cuestionarios. Además de las preguntas enfocadas en conocer específi-
camente sobre tal o más cual objeto, se incluyeron preguntas sobre los 
informantes, bastante detalladas, y sobre los territorios donde estos vivían 
y trabajaban. Se prepararon instrucciones detalladas para entrevistadores 
e inspectores. En cada provincia fueron organizados cursos para entrevis-
tadores, en los cuales eran explicados los propósitos de la investigación y 
la metódica de la indagación en cada uno de los temas.

La contraparte cubana realizó la recogida de material en todo el país 
hacia finales de 1988 (y en la Isla de la Juventud, a inicios de 1989). La 
información era colectada en dos cortes cronológicos: «antes de 1959» y 
«en 1988». En total, se hicieron más de 9000 entrevistas; los resultados 
fueron procesados en el Centro de Cálculo de la ACC.

Un paso relevante en el trabajo para el atlas fue el desarrollo de los 
principios para cartografiar el material disponible. De nuestra parte, se 
involucró en esa labor la experimentada especialista en el tema Lidia 
Semionovna Vinokurova. Su contraparte cubana fue María del Carmen 
Molina, que antes ya había trabajado en el Atlas Nacional de Cuba. El pro-
grama de nuestro atlas se compiló en el verano de 1990. Se suponía que la 
preparación de los mapas se terminaría en 1992, pero el trabajo se dilató, 
y solo en 1996 se concluyó en lo fundamental la representación cartográ-
fica de los materiales compilados. Según acuerdo previo de las partes, le 
tocaba a la contraparte cubana imprimir el atlas. En la solución de los 
problemas relacionados con su publicación ya no participamos nosotros, 
pues el último viaje de nuestro representante a Cuba tuvo lugar en 1995.

Por razones económicas, los cubanos renunciaron a la edición tipográfica 
del atlas, y lo publicaron en formato de CD-ROM, bajo el título Atlas etno-
gráfico de Cuba. Cultura popular tradicional, en el año 2000. Está editado 
en español y en inglés, a diferencia del Atlas nacional de 1970. Entre los 
autores de las secciones solo aparecen nombres cubanos, incluso en los 
casos en que los temas fueron investigados en conjunto con la contraparte 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS268

soviética. Los temas incluidos son: historia étnica, asentamientos rurales, 
vivienda rural y construcciones auxiliares, mobiliario y ajuar de la vivienda 
rural, comidas y bebidas, instrumentos de trabajo agrícola, modos y medios 
de transporte, artes y embarcaciones de la pesca marítima. Las secciones 
compiladas por investigadores del Ministerio de Cultura son: artesanía 
popular tradicional, fiestas populares tradicionales, música popular tradi-
cional, danzas y bailes populares tradicionales, tradiciones orales (Colec-
tivo de autores, 2000). En Rusia, en 2003, se publicó una monografía con 
artículos de autores de nuestro país y de Cuba, que abarca solamente la 
historia étnica y la cultura material. A diferencia del atlas, no contiene el 
tema de la pesca, pero sí secciones sobre la finca campesina y el vestuario, 
que no formaron parte del atlas (Aleksandrenkov y García Dally, 2003).

Al valorar el trabajo realizado, comenzaré por las que pueden ser consi-
deradas sus limitaciones.

El mayor obstáculo en el proceso de finalización del trabajo fue una 
circunstancia independiente de la voluntad de los investigadores: el 
cambio del vector de desarrollo social de nuestro país, la suspensión 
de la asistencia económica a Cuba, y la gravísima situación por la que 
atravesó esa nación en los inicios de la década de los noventa. Con esto, 
probablemente, estuvieron relacionados los cambios en la estructura de 
la Academia de Ciencias, que se reflejaron en el funcionamiento del De-
partamento de Etnología, con el cual colaborábamos nosotros. El trabajo 
era frenado, sobre todo en sus inicios, por los cambios frecuentes en el 
personal, incluyendo los responsables de cada tema particular, y de la 
dirección general de los trabajos, algo que sucedía en ambas contra-
partes.2 No se logró implementar la intención de tener asignado a cada 

2 En 1980 (provincia de Matanzas) y en 1981-82 (Santiago de Cuba), el equipo 
nuestro fue encabezado por V. V. Pimenov e integrado por A. V. Oskin y E. G. Ale-
ksandrenkov; en 1983 (Guantánamo): E. G. Aleksandrenkov (jefe), I. V. Sokolova y 
L. S. Sheinbaum; en 1984 (Pinar del Río): E. G. Aleksandrenkov (jefe), A. V. Oskin 
y L. S. Sheinbaum; en 1985 (provincias centrales): E. G. Aleksandrenkov (jefe), 
A. V. Oskin, V. P. Kobychev y V. S. Kondratiev; en 1986 (Camagüey, Holguín): V. S. 
Kondratiev (jefe), V. P. Kobychev y L. S. Sheinbaum; en 1987 (Granma): V. A. Ti-
shkov (jefe), A. A. Borodatova, V. P. Kobychev, V. S. Kondratiev, M. V. Staniukovich 
y L. S. Sheinbaum. Además, viajaron a Cuba, para la discusión de las cuestiones 
relacionadas con el muestreo para las entrevistas, V. S. Kondratiev y E. G. Alek-
sandrenkov, en mayo de 1988; para discutir las posibilidades de cartografiar los 
materiales compilados, L. S. Vinogradova y E. G. Aleksandrenkov en diciembre de 
1989-enero de 1990; para discutir el procesamiento de los materiales compilados 
y su preparación para publicar, E. G. Aleksandrenkov, en enero-febrero de 1989, 



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 269

tema un investigador por cada una de las contrapartes (se suponía que 
el representante de nuestra parte actuaría como instructor). Un gran 
impedimento fue la distancia entre las instituciones involucradas en la 
colaboración, por la cual no era posible ningún tipo de debate operativo, 
incluso en las cosas de menor importancia. Las dificultades emergían, 
además, cuando hacía falta contar con la posibilidad de traducir con ur-
gencia algún material más o menos extenso (informes, programas, etc.), 
especialmente al concluir los trabajos y la obra final.

Todas estas complicaciones, y algunas otras, de carácter –diríamos– or-
ganizativo, repercutieron en la demora de las labores dirigidas a obtener 
el producto final: el atlas y la monografía.

También hubo algunos cambios de carácter metodológico: la aplicación 
masiva de cuestionarios no abarcó a todas las categorías de población 
rural –como se esperaba inicialmente–, sino solo a integrantes de coo-
perativas agrícolas. De modo que quienes habitan en el campo, pero no 
integraban cooperativas (los propios carboneros, empleados de grandes 
empresas agrícolas estatales e industrias, y algunos otros), quedaron fuera 
de la investigación.

Al publicarse el atlas y la monografía conclusiva, no fue posible combinar 
totalmente los mapas y los textos de los respectivos temas, como se suponía 
al principio que debía hacerse. Así, la monografía final –editada por nuestro 
instituto– se publicó sin un solo mapa. También carece de una sección so-
bre cultura espiritual, que sí existe en el atlas; pero al mismo tiempo aborda 
algunos temas (como ya se ha dicho), que no están en el atlas.

Estas y otras posibles incoherencias son disminuidas por los resultados 
positivos, de diverso contenido y extensión.

Como uno de los logros de alcance metodológico general puede consi-
derarse el hecho de haber colectado –simultáneamente y de forma masi-
va– datos y conocimientos sobre la cultura material, en aras de su mapeo 
etnográfico. Según entiendo, nada así fue realizado anteriormente en nin-
guna parte del mundo. Tal enfoque requirió desarrollar nuevos instrumen-
tos: cuestionarios formalizados y muestreos a nivel de país. La compilación 

otoño de 1991 y noviembre de 1995. La contraparte cubana durante la ejecución 
del proyecto del atlas fue encabezada, consecutivamente, por Jorge Potroni, Her-
nán Tirado Toirac, Jorge Casanova, Margarita Fonseca, María Magdalena Pérez 
Álvarez, Rafael L. López Valdés, Ana Julia García Dally, Juan Antonio Alvarado 
Ramos. Del Departamento de Etnología, participaron en labores de las expedicio-
nes, en sus diversas etapas, más de veinte personas –además de las antes mencio-
nadas–, incluyendo traductores, dibujantes y fotógrafos.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS270

de un volumen masivo de información requirió de la realización de un pro-
cesamiento computarizado.

En cuanto a los aspectos teóricos, los trabajos del atlas permitieron elu-
cidar algunos puntos sobre las transformaciones de la cultura, sugeridos 
en su momento por el investigador cubano Fernando Ortiz (1963; ver tam-
bién Aleksandrenkov, 1979). En particular, resultó evidente el carácter 
dinámico de aquel segmento de la cultura que se denomina «tradicional». 
Al discutir esa variabilidad de algunos elementos de la cultura material de 
los habitantes rurales cubanos, fue formulada la idea de que su causante 
principal habría que buscarla en las formas de propiedad sobre el suelo, 
que repercutió sobre las peculiaridades del campesinado cubano. 

Fue creado un amplísimo archivo sobre distintas esferas de la vida de 
quienes habitan en las zonas rurales de Cuba: en formato de dibujos, cro-
quis, documentos fotográficos y cinematográficos, así como en notas de 
diarios de campo. Ese archivo fue duplicado, y actualmente está a dispo-
sición de ambas contrapartes del proyecto.

Respecto a los resultados por la parte cubana, el proyecto del atlas signifi-
có un hito en la indagación propiamente etnográfica de la cultura material 
de la población rural, y se convirtió en la primera investigación sistemática 
de amplio espectro de fenómenos de la cultura tradicional. Durante la rea-
lización de los trabajos generales, con ayuda de la parte soviética, fueron 
formados etnógrafos profesionales cubanos. Mientras estuvimos en Cuba, 
organizamos seminarios, impartimos conferencias, ofrecimos consultas 
individuales. Unos cuantos investigadores cubanos (no solo del Departa-
mento de Etnología, sino también del Ministerio de Cultura) se superaron 
y defendieron sus tesis de grado en nuestro instituto; varios jóvenes fueron 
enviados a estudiar a la Cátedra de Etnografía de la Universidad Estatal de 
Leningrado. En ese periodo, se realizaban anualmente conferencias cientí-
ficas, abordando los resultados de los trabajos de campo; se hicieron varias 
ediciones del Seminario Etnos y Cultura; en estos encuentros colaboraron 
no solo integrantes del Departamento de Etnología, sino también especialis-
tas de profesiones afines. Para socializar los resultados parciales obtenidos 
en las labores investigativas del atlas, se organizó la publicación del Anuario 
de Etnología, cuyo primer tomo apareció en 1989 (en él aparece como año 
de salida 1988); seguidamente, aparecieron los Estudios Etnológicos 1989 
(publicados en 1991). Además de etnólogos, musicólogos y cartógrafos, en el 
proyecto del atlas se involucraron historiadores, lingüistas, sociólogos, geó-
grafos, biólogos, instructores de arte, etc. Adicionalmente, en distintas eta-
pas preparatorias y ejecutivas, se incorporaron numerosos participantes in 



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 271

situ: no solo investigadores de temas regionales y demás representantes de 
la intelectualidad local, sino también estudiantes universitarios y técnicos, 
así como escolares de grados superiores. Indudablemente, los varios miles 
de personas entrevistadas también recibieron un impulso para profundizar 
el interés hacia su cultura. 

Hay resultados más mediatos del proyecto del atlas cubano: en 2007, et-
nógrafos venezolanos comenzaron la compilación del atlas etnográfico de 
uno de los estados de su país (Falcón), en colaboración con colegas de Cuba.

Los trabajos en torno al «Atlas etnográfico de Cuba» contribuyeron al 
fortalecimiento disciplinar de la etnología en Cuba, que pasó a ocupar un 
lugar sólido en los marcos de la Academia de Ciencias de Cuba (luego, 
del Ministerio de Ciencia, Tecnología y Medio Ambiente) y del Ministerio 
de Cultura. El Centro de Arqueología y Etnología fue renombrado como 
Centro de Antropología y, más tarde, como Instituto Cubano de Antropo-
logía, con dos departamentos (Etnología y Arqueología). Hoy lo encabeza 
una de las partícipes del proyecto del atlas: Estrella González Noriega. 
En el actual Instituto Cubano de Investigación Cultural Juan Marinello, 
adscrito al Ministerio de Cultura –donde radicara el grupo de estudiosos 
a cargo de las secciones dedicadas en el atlas a la cultura espiritual, entre 
quienes se encuentra Caridad Santos Gracia, todavía en activo–, trabajan 
excolaboradores del Departamento de Etnología: Rodrigo Espina Prieto y 
Niurka Núñez González. En esa institución se realizó, en 2013, un semi-
nario donde fueron discutidas varias ponencias sobre el tema «El “Atlas 
etnográfico de Cuba” y la formación de antropólogos».

Respecto a nuestra parte, en primera instancia, la trascendencia de las 
labores en función del atlas cubano consistió en que varios investigado-
res del Instituto de Etnografía tuvieron la posibilidad de realizar trabajo 
de campo en un país latinoamericano;3 en tales acciones participaron no 
solo americanistas. Además, las cuestiones relacionadas con la creación 

3 Un logro personal: en las provincias orientales encontré una red para capturar tor-
tugas marinas, denominada «bubacán» o «guacán» (según parece, un vocablo de 
procedencia aborigen). Con grandes anchos de malla, tiene en sus extremos dos 
flotadores de madera en forma de tortugas (a veces hay un solo flotador). Se fija al 
fondo por uno de sus extremos, en posición vertical, y la malla se mueve libremente, 
impulsada por olas y corrientes. Cuando el macho se acerca al cebo, comienza la 
danza nupcial y se enreda en la red. Una red parecida fue posteriormente descrita 
también en Pinar del Río. Un colega cubano, dedicado a estudiar aparejos pesque-
ros tradicionales de mar, encontró que redes similares se usaban en algunas otras 
regiones de Cuba, e incluso en la isla de Gran Caimán (Córdova, 1991: 110-111). 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS272

del atlas cubano fueron discutidas en el Consejo Científico del instituto; 
especialistas de diversos sectores actuaron como consultantes (mencio-
naré a L. Kh. Feoktistova y a B. A. Kaloev). Se publicaron cuatro libros de 
etnografía cubana (Pimenov, 1983; Aleksandrenkov, 1988, 1998; Aleksan-
drenkov y García Dally, 2003), así como varios artículos independientes. 
Sin embargo, a la postre, todo ello no solo no contribuyó al subsiguiente 
desarrollo de los estudios latinoamericanistas en nuestro instituto, sino 
que tampoco lo mantuvo en el nivel anterior.

BIBLIOGRAFÍA

ALEKSANDRENKOV, E. G. (1979): «Fernando Ortiz – kubinskii etnograf», Et-
nografiia za rubezhom, Nauka, Moscú, pp. 70-88.

 ed. (1988): Etnografiia kubinskoi provintsii Matanzas. 
Nauka, Moscú. 

 (1998): Stat kubintsem: problemy formirovaniia etniches-
kogo samosoznaniia (XVI-XIX vv.). IEA RAN, Moscú [Existe una tra-
ducción del propio autor al español: Aleksandrenkov, E. G. (2005): 
Poniéndose cubano: problemas de formación de la identidad étni-
ca (siglos XVI-XIX), Moscú, http://old.iea.ras.ru/books/aleksandrenkov/
aleksandrenkov.html - http://www.cubaarqueologica.org/document/
Aleksandrenkov.pdf]. 

, A. J. GARCÍA DALLY, eds. (2003): Traditsionnaia material-
naia kultura selskogo naseleniia Kuby. IEA RAN, Moscú. 

BASILOV, V. N. (1978): «Rabota Instituta etnografii AN SSSR v 1977 g.», 
Sovetskaia Etnografiia 4, pp. 148-157 

Colectivo de autores (2000): Atlas etnográfico de Cuba. Cultura popular 
tradicional, CD-ROM. Centro de Antropología, Centro de Investiga-
ción y Desarrollo de la Cultura Cubana Juan Marinello, Centro de 
Informática y Sistemas Aplicados a la Cultura, La Habana.

CÓRDOVA ARMENTEROS, P. L. (1991): «La pesca tradicional en Santa Cruz del 
Sur, Camagüey (1902-1958)», Estudios Etnológicos 1989, Editorial 
Academia, La Habana, pp. 97-115.

EFIMOV, A. V., I. R. GRIGULEVICH, eds. (1961): Kuba. Istoriko-etnografiches-
kie ocherki. AN SSSR, Moscú. 

LÓPEZ VALDÉS, R. L. (1989): «El atlas etnográfico de Cuba. Breve recuento 
y proyecciones», Anuario de Etnología 1988, Editorial Academia, La 
Habana, pp. 3-12.



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 273

ORTIZ, FERNANDO ([1940] 1963): Contrapunteo cubano del tabaco y el azú-
car. Consejo Nacional de Cultura, La Habana.

PIMENOV, V. V., ed. (1983): Kubinskaia etnografiia. Stati i materialy. Nau-
ka, Moscú. 

 (1988): «Etnograficheskoe izuchenie kubintsev v provintsii 
Matanzas», Aleksandrenkov, E. G., ed.: Etnografiia kubinskoi provin-
tsii Matanzas, Nauka, Moscú, pp. 8-21.



274 | 

CONTRIBUCIONES  
ANALÍTICO-CONCEPTUALES  

A LA ANTROPOLOGÍA HISTÓRICA  
DESDE CUBA: ITINERARIOS VERNÁCULOS  

DE ALGUNAS NOCIONES CIMARRONAS

Dmitri Prieto Samsónov

CONTEXTO

La década de los noventa representó para Cuba no solo una experiencia 
traumática de crisis, sino también un tiempo de cambios en las dinámi-
cas de los saberes sociales. Al desaparecer la gravitación de la academia 
y del iluminismo ideológico de la URSS, el país caribeño buscó ideas y 
referentes conceptuales en otras tierras. No es que ese proceso estuviese 
ausente en décadas anteriores, pero parcelas enteras del conocimiento so-
cial como, por ejemplo, lo que ahora denominamos en Cuba antropología 
sociocultural, estaban dominadas por esquemas tomados del marxismo 
«soviético», así como de sus «aplicaciones» particulares. Sin entrar aquí 
en una valoración de la etapa previa a los noventa en las ciencias sociales 
cubanas, nos basta señalar que –a pesar de las dramáticas carencias ma-
teriales– esa década encarnó sin dudas una apertura y una diversificación 
en materia de propuestas analíticas y conceptuales dentro de todo tipo de 
saberes humanísticos. Aun cuando el marxismo no desaparece del mapa 
cognitivo de esos saberes en Cuba, su variedad se amplía, y aparece, a 
partir de los noventa, en permanente y a veces obligado diálogo con otras 
corrientes del pensamiento y de la praxis científico-investigativa (en di-
versas disciplinas). 

Por otra parte, el paso a la adultez de cualquier saber social con pre-
tensiones de sistematicidad puede ser medible en términos de presencia 
sólida de nuevas y originales nociones, dotadas de validez y utilidad en las 
dinámicas investigativas. Sería interesante, entonces, conocer si en Cuba, 
a partir de los noventa, la antropología fue capaz de generar tales nociones 
novedosas y propias. En gran medida, la respuesta a esa cuestión daría 
un sí o un no al ya planteado por algunos problema sobre la existencia de 
una antropología sociocultural cubana (o de una no formalizada «escuela 



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 275

cubana de antropología»). Las nociones a analizar resultaría conveniente 
contextualizarlas histórica y socialmente.

El presente trabajo es un intento de aportar –mediante el análisis pre-
liminar de varios casos– a la necesaria apreciación de varias nociones 
histórico-antropológicas emergentes, desarrolladas en Cuba por autores 
vinculados a tales disciplinas, y que pueden significar una contribución 
original, legítima y útil a las (sub)disciplinas de la antropología histórica y 
política, y a los estudios populares y subalternos. 

Conviene al respecto proponer como pregunta de partida la siguiente: 
¿cómo incidió la crisis de los noventa y la apertura «posmarxista» en Cuba 
en la producción de saberes a nivel conceptual (especialmente, emergen-
cia de nuevas nociones) en antropología histórica?

RELACIÓN ANTROPOLOGÍA-HISTORIA EN CUBA

Se ha afirmado que, en México, la antropología como disciplina constituye 
un discurso fundante, o pivote, dentro del proceso de producción de la 
identidad nacional. No sería aventurado afirmar que en Cuba la disciplina 
de la historia goza de una centralidad similar, mientras la antropología 
ocupa en la conciencia social más bien un lugar periférico (a pesar del 
notable prestigio público de personalidades cubanas reconocidas como 
antropólogos, como Fernando Ortiz, Lydia Cabrera o Miguel Barnet). 

En su trayectoria temporal –tanto en tiempos lejanos como en la era con-
temporánea–, la relación entre la antropología y la historia en su carácter 
de saberes sistemáticos ha estado marcada por fijezas y discontinuidades, 
encuentros y desencuentros. Las valoraciones que ambas disciplinas dan al 
clásico par fundacional formado por Herodoto y Tucídides son una muestra 
de esa complejidad (el primero, considerado poco crítico por los historia-
dores, pero dotado de la virtud de no haber sido etnocéntrico por los an-
tropólogos; el segundo, reconocido como padre de la crítica historiográfica 
y del paradigma realista en relaciones internacionales, pero cuestionado 
por su marcado heleno-centrismo desde la antropología actual). La etapa 
decimonónica del evolucionismo, donde parecía no haber contradicciones 
sensibles entre ambas disciplinas, quedando sus mejores resultados de 
aquellos tiempos conciliados ejemplarmente en las formidables obras de 
Marx, Morgan, Kropotkin y otros, fue superada en el XX por la invención de 
la etnografía de campo, que atacó por especulativos los constructos de la 
centuria anterior, mediante el paradigmático uso de otro constructo epis-
temológico: el enfoque conocido como «presente etnográfico». 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS276

Sin embargo, en los países de intención socialista, al convertirse una 
variante de marxismo en eje oficial de las ciencias sociales, ese «conflicto» 
no era perceptible –al menos en términos explícitos–; la Cuba de la «era 
soviética» no escapó a esa regularidad. 

Pero en el desarrollo teórico y empírico de ambas disciplinas, en el siglo 
pasado, también existieron notables esfuerzos de diálogo y compenetración. 
Por solo mencionar dos casos significativos, existió una clara fertilización 
cruzada entre la escuela de los Anales y su máximo exponente, Fernand 
Braudel, y el estructuralismo, desarrollado, por ejemplo, por Claude Lé-
vi-Strauss. Una figura como Maurice Godelier le debe mucho a ambos 
científicos, así como al marxismo. El otro caso es el del antropólogo neoes-
tructuralista (y posmarxista para algunos) Marshall Sahlins, quien realizó 
interesantísimos análisis sobre el acontecimiento histórico y la estructura 
de la coyuntura, a partir del material empírico de las sociedades polinési-
cas (también está su obra sobre la «Economía de la Edad de Piedra»). Y no 
hablemos aquí del disciplinarmente inclasificable Michel Foucault…

Dado el marcado carácter autorreferencial de ambas disciplinas, no se-
ría ocioso considerar la historicidad de la antropología sociocultural (ni la 
antropologicidad de la historia)…

Esto nos lleva de vuelta a la intención de historizar el saber antropológi-
co, específicamente en Cuba.

Ya a nivel casi de sentido común, podemos percatarnos de que hay cier-
tamente una imbricación primaria antropología-historia en la clásica fi-
gura fundante de Fernando Ortiz. Esto muestra que la coagulación entre 
ambas tradiciones de saber no se produce acá por efecto del marxismo 
«soviético». Pero si intentamos una contextualización socio-histórica de 
los propios aportes orticianos, podemos «aterrizar» en conclusiones ana-
líticas como la sugerida por Ramón García Guerra (en textos inéditos), 
quien enfatiza que la obra cumbre de Ortiz, Contrapunteo cubano del 
tabaco y el azúcar –significativamente prologada por Malinowski, que 
celebró la originalidad y consistencia de la noción de transculturación–, 
coincide cronológicamente con la aprobación de la Constitución de 1940.

Si bien ese texto constitucional estaba destinado a convertirse en nuevo 
«mito» de la nación cubana, la nueva noción orticiana recibiría igualmen-
te un tratamiento no exento de sacralidad por los gremios criollos de las 
ciencias sociales, convirtiéndose en especie de «marca de identidad» de lo 
que se ha entendido generalmente por antropología cubana.

La coincidencia temporal «noción de transculturación-constitución del 
cuarenta» estaría dada, entonces, por una coyuntura que hizo emerger 



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 277

la necesidad social de discursos (antropológicos, jurídicos…, históricos) 
integracionistas, que daban un manifiesto primado valorativo a expresio-
nes enunciativas de sentidos de unidad (de destino, pero con reconoci-
miento de la diversidad de origen) por sobre la explicitación de conflictos, 
contradicciones, brechas y dolores históricos acumulados en segmentos 
de la sociedad cubana sometidos a segregación secular (los cuales, sin 
embargo, de ningún modo fueron excluidos de la investigación, sino por-
menorizadamente estudiados por el propio don Fernando y por doña Ly-
dia Cabrera; pero, a nivel teórico-conceptual, la consigna regente era de 
integración).

El mainstream posterior del marxismo «soviético», aunque aparente-
mente pretendía comunicar la «lucha de clases», correspondió en la URSS 
a una etapa de consolidación de la sociedad y la lima de asperezas dema-
siado explícitas, y en tal sentido proyectó también su luz sobre la academia 
cubana. En un entorno convivencial donde la cuestión racial había sido 
«resuelta definitivamente» (igual que en la Unión Soviética se «resolvió 
definitivamente» la cuestión de las etnias: esa misma que –a nivel enun-
ciativo– la hizo estallar en pedazos en 1991), no resultaban para nada 
ociosas las visiones integradoras de los años cuarenta. Más bien, queda-
ban ellas mismas integradas a los nuevos discursos etnográficos.

Hay que decir aquí que el legado dejado por Ortiz no hacía realmente 
demasiadas distinciones entre el trabajo antropológico y el histórico. 

En realidad, quizás la parte más notable y de mayor repercusión general 
en la sociedad de los textos antropológicos, entre 1960 y 1995, involucran 
material histórico o histórico-biográfico (de historias de vida). El enten-
dimiento etnográfico cubano circula entre narraciones –muchas veces 
interpretativas– que remiten a matrices personalizadas de sucesos cono-
cidos de la historia patria, y tópicos vivenciales que derivan de hechos cul-
turales particulares, asociados a la pertenencia de los entrevistados a un 
grupo o rol específico (babalawo, santero, cimarrón, mujer negra, guajiro, 
gallego inmigrante…). Este enfoque, por una parte, catalizó el estableci-
miento de un determinado estereotipo académico-social de qué cosa es 
«hacer antropología» en Cuba; pero, por la otra, desfavoreció (junto con la 
oficialidad doctrinal «soviético-marxista») la creación de nociones nuevas 
y originales en nuestra disciplina.

Podemos decir, entonces, que en ese periodo existió en la antropología cu-
bana un cierto mainstream historizante. En esa tendencia podemos situar 
a autores muy notables de la etnología posorticiana, como Miguel Barnet, 
Joel James y Tato Quiñones. Ellos, de algún modo, tornaron inevitable 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS278

–también para generaciones sucesivas de antropólogos– la interacción 
con la historia como disciplina necesariamente imbricada en lo antro-
pológico-social.

En lo metodológico, tal posicionamiento indujo una retoma de la proble-
mática clásica de la relación entre la observación documental (o de archivo: 
ocupación principal del historiador clásico, reconocida a veces como parte 
del trabajo de mesa que hace el etnógrafo) y la observación participante 
(típica de la etnología). Así, la construcción del dato etnográfico «a lo cuba-
no» adquiría rasgos sui géneris. Por otra parte, en sintonía con los estudios 
populares y subalternos de otras partes del mundo, los investigadores más 
valientes levantaron en Cuba la cuestión de la (in)visibilidad [historiográ-
fica] de aquellos sectores sociales que no dejan rastros documentales de su 
paso por el mundo (el tema de la «historia de la gente [dejada] sin historia»), 
que adquiría ya en los años noventa rasgos notorios de militancia social. Los 
grupos en cuestión incluirían abakuás, practicantes del vodú, campesinos, 
así como se realizarían también historias de vida de obreros, etc. La labor 
antropológica de autores como Joel James o Tato Quiñones entroncaría aquí 
con los ejemplares trabajos historiográficos de María del Carmen Barcia y 
del gran grupo de historiadores que, a partir de los años noventa, comen-
zarían a aplicar en Cuba nuevos enfoques de su disciplina,1 tributando con 

1 En esta dirección, se desenvolvió en Cuba, ya desde décadas antes, una historio-
grafía que –al decir de Irina Pacheco (comunicación personal)– «trataba de ser 
historia social». Desde la época de la entrada del marxismo académico en Cuba 
y las polémicas entre vanguardias intelectuales, la lista (incompleta) de autores 
a tomar en cuenta incluiría a Manuel Moreno Fraginals, Raquel Mendieta, José 
Luciano Franco, Elías Entralgo, Walterio Carbonell, Raúl Cepero Bonilla, Jorge 
Ibarra, Oscar Zanetti, Daysi Rubiera, Bertha Álvarez, Marial Iglesias, Julio César 
Guanche, Carmen Montejo, entre otros. Sus diversas contribuciones –de mayor 
interés– indicarían polémicamente cómo la construcción de la nación cubana 
en lo identitario incluyó importantes matrices de exclusión, operadas desde la 
reproducción de dispositivos del poder. Otro rasgo variablemente presente es la 
interpretación social y cultural de los hechos de la historia económica, que –aun 
cuando converge con ciertas miradas desde la primera escuela de los Anales– ven-
dría a erosionarse al ocurrir la autonomización de cierto discurso «culturalista», 
al quedar desprestigiada en los años noventa la ortodoxia del análisis «clasista» 
incorporada desde los sesenta por vía del «marxismo soviético». Ese discurso cul-
turalista estaría marcado por el esencialismo antropológico y una teleología «na-
cional», lo cual permitiría crear visiones espúreas de las trayectorias históricas de 
la «cubanidad», aparentemente exentas de narrativas conflictuales al interior de 
su versión de la convivencia insular.



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 279

una importante cantidad de notables textos al esclarecimiento de situacio-
nes y épocas que antes se consideraban sin interés para la ciencia social 
«seria». Un representante de esa novedad sería Mario Castillo Santana. Al 
análisis de algunos de sus textos recientes (y de un programa docente he-
cho por él) dedicaremos una parte del presente artículo.

Los nuevos conceptos científico-sociales, sin embargo, llegarían a Cuba 
de otras fuentes. El boom del posmodernismo en los años noventa se rela-
cionó con un masivo entusiasmo por Michel Foucault, quien se volvería, 
quizás, el autor más popular en la joven academia social cubana de esa 
época; pero los vientos de cambios (que llegaban vía publicaciones alter-
nativas –como las revistas samizdat Albur y Diáspora(s)– y ya establecidas, 
como la buscada Criterios, producida por Desiderio Navarro) diversifica-
ron radicalmente el mapa conceptual general de esa –para Cuba, y no solo 
para ella– histórica década.

En los años noventa se percibe una necesidad mayor de conceptualiza-
ciones novedosas que en épocas anteriores. Desiderio Navarro se encarga 
de compartir masivamente los desarrollos euro-orientales, así como de 
otras partes del mundo (incluido el Tercer Mundo, y los segmentos sub-
alternos de los otros «dos»). Hay que decir aquí que –frente al modelo 
soviético de hacer etnografía, que había llegado a Cuba en décadas an-
teriores– en la propia URSS y sus países sucesores tuvo gran vitalidad 
un conjunto de disciplinas que operaban fuera del marco de la academia 
«etnográfica» (análogo demasiado estrecho de lo que es la antropología so-
ciocultural en otros lares), pero que trabajaban temáticas eminentemente 
antropológicas: análisis del mito, producción social de significados, visua-
lidades… Ese conjunto de ramas del saber, agrupadas bajo la etiqueta 
amplia de «culturología» (y las más estrechas de «semiótica», «mitología 
comparada», etc.), de la cual Yuri Lotman, Mikhail Bakhtin, Alexey Losev, 
Vladimir Toporov fueron quizás los representantes más brillantes, llegaba 
a Cuba a través del Centro Criterios,2 y entraba en diálogo con orticianos 

2 En la génesis de la antropología sociocultural en Cuba a partir de los años no-
venta, probablemente convendría discernir tres fuentes principales: (1) la etno-
grafía «soviética», marcando como obra cumbre el Atlas etnográfico de Cuba, en 
diálogo con el legado de Fernando Ortiz y otros etnólogos de la época inmediata 
anterior; (2) la ya referida «culturología», que entra con los «vientos de cambios» 
de los años ochenta y noventa, convoyada con autores de la posmodernidad, del 
posestructuralismo, de los estudios culturales y poscoloniales, etc., como intento 
de metateorización por el cual serían devueltos a la antropología sociocultural cu-
bana muchos de los clásicos de la disciplina a nivel universal (recordemos que en 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS280

y foucaltianos del patio. Probablemente este acontecimiento de apertura 
posmarxista, por algunos años, fue la mayor fuente de fertilización con-
ceptual para la actual antropología sociocultural del país. 

LA APERTURA  
DE LOS SABERES SOCIALES CUBANOS  
A LAS CONTRIBUCIONES VERNÁCULAS  

EN LOS NOVENTA

En la década de los noventa se produce –como parte de la búsqueda de 
una unidad nacional desde lo identitario-cultural– la retoma pública de 
un conjunto de saberes sociales generados como parte de la cultura nacio-
nal desde el siglo XIX. 

La gama de las obras reimpresas (o publicadas por primera vez) va desde 
las Lecciones de filosofía del padre Félix Varela y Por una Cuba cubana, 
de José Antonio Saco, hasta Ese sol del mundo moral, de Cintio Vitier. En 
un momento algo posterior se reeditó Cómo surgió la cultura nacional, de 
Walterio Carbonell.

Hay dos figuras cuyas contribuciones tienen marcados visos de origina-
lidad y diálogo con el pensamiento de su tiempo, y que fueron retomadas 
por esos años (aun cuando cueste explicitar su contribución relativa, y en 
especial el impacto en la antropología). Se trata de José Lezama Lima y de 
su oponente en un debate famoso en los años cuarenta: el profesor y polí-
tico Jorge Mañach. ¿Por qué pueden ser relevantes estas personalidades? 
La relación de lo político con lo poético marcará gran parte de la obra de 
los autores que analizamos a continuación, y tanto Mañach como Lezama 
son los precursores cubanos de tal tema en el siglo XX. 

Pienso principalmente en la noción mañachiana de «alta cultura» que, 
despojada del sentido elitista, puede definirse –en términos del propio in-
telectual habanero– como «cultura intensiva», en oposición a la «cultura 
extensiva»: y son, a mi entender, nociones muy cercanas al imaginario 
«instituyente» e «instituido», tal y como las encontramos en la obra de Cor-
nelius Castoriadis. En el mismo sentido, la noción lezamiana de «sistema 

los años sesenta y principios de los setenta ya se había editado en Cuba a Claude 
Lévi-Strauss, a Oscar Lewis y al marxista-estructuralista Louis Althusser, entre 
otros autores); (3) un sostenido esfuerzo de la escuela cubana de antropología 
biológica, asentada en la Universidad de La Habana, de mantener el prestigio y 
la versatilidad de la propia denominación de «antropología», también en materias 
sociales.



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 281

poético» puede ser pensada en complementación con el «sistema político» 
de una sociedad, lo cual es un marcado gesto antropológico; y es que, para 
Lezama mismo, la creatividad o función poética es tan relevante para 
cada sociedad humana (y no se reduce necesariamente a sus estamentos 
«altos») como lo es la función hematopoyética al organismo biológico del 
ser humano. Para Lezama, la poesía se encarna en la historia. Este tópico 
lo he desarrollado extensamente en publicaciones anteriores (Prieto Sam-
sónov, 2006, 2009b, 2009c, 2011).

De ahí, resulta posible reenfocar las trayectorias de la cultura cubana en 
el siglo XIX y lo que la antropología puede hacer suyo de aquellas contribu-
ciones (algo que los autores que veremos a continuación hacen, cada cual 
a su manera): la praxis martiana, más incluso que su pensamiento y su 
obra literaria, quedaría inserta en una línea de continuidad con los prime-
ros estudios de la historia de América Latina en su conjunto, publicados 
por José María Heredia y cargados con un sensitivo intento de análisis 
confrontacional del fracaso autoritario y caudillista de la obra popular de 
las revoluciones victoriosas del primer cuarto de la centuria…, algo que 
sería el núcleo de la concepción revolucionaria martiana, sin dudas opo-
sitora (y no se trata de un desprestigio en lo de la utilidad intelectual) al 
posibilismo contrarrevolucionario del gran sociólogo cubano y antagonista 
del Apóstol, José Antonio Saco.

La década de los noventa estaría, así, marcada por el reemerger de viejas 
polémicas cubanas y su puesta en diálogo con nuevos aportes conceptua-
les. La visión esencialista de la vida nacional estaría permanentemente 
confrontada desde los nuevos actores sociales, que concebirían diversas 
miradas hacia «lo cubano» reconociendo su parcialidad y la presencia en 
ello de zonas de oscuridad y riesgo: el nuevo arte «alternativo», los seg-
mentos del joven pensamiento más crítico, los activismos desde la raciali-
dad, el género, la tecnología y los cuestionamientos políticos coadyuvarían 
a complejizar las visiones explícitas y sus múltiples reflejos en los espejos 
oblicuos que conforman eso que llamamos realidad social.

JOEL JAMES Y LA ORIGINALIDAD CONCEPTUAL

Dicho lo anterior, podemos pasar a considerar cómo comienza en los años 
noventa a propagarse un conjunto de ideas y nociones originales, propues-
tas por el antropólogo cubano quizás más notable después de Fernando 
Ortiz, Lydia Cabrera y Calixta Guiteras: me refiero a Joel James Figarola.

Director-fundador de la Casa del Caribe y autor –junto con su equipo– 
de excelentes estudios de campo (probablemente aún insuperados en lo 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS282

metodológico) sobre el vodú (James el al., 2010) y la regla conga3 (James, 
2009) en Cuba, autor asimismo de una definición original de cultura ba-
sada en el hecho de la muerte4 (y de varios estudios sobre la muerte, tema 
que probablemente le obsesionaba), James practicaba intensamente la an-
tropología histórica. Toda su obra la permean interpretaciones ancladas 
en la historicidad; sus ensayos más notables, como Alcance de cubanía y 
Fundamentos sociológicos de la Revolución cubana (entre los publicados), 
trascienden la mera tradición ensayística cubana, pues pretenden –en la 
mejor tradición de Ortiz, pero también de Mañach y Lezama– fijar bases 
conceptuales para intentar la comprensión del «ser cubano» como especie 
de «hecho social total» (tomando prestado el conocido término, utilizado 
por Marcel Mauss). 

Sin dudas, Joel James siempre proyectó su pretensión sistematizadora 
sobre el conocimiento etnográfico adquirido/construido: de ahí su «princi-
pio de representación múltiple» o «principio de relación entre divinidades 
y muertos», que propuso a partir de sus análisis de los sistemas mágico-re-
ligiosos afroancestrales cubanos.

Aquí quisiera detenerme en dos de las nociones más originales (y tam-
bién más relevantes para la antropología histórica) de las introducidas 
por Joel James: el contra sí, y la soberanía radicada en la cultura. Estos 
términos aparecen desarrollados, precisamente, en Alcance de cubanía y 
Fundamentos sociológicos de la Revolución cubana.

El primer término aparece ya, de manera implícita, en el mismo título 
de la primera de las obras clásicas de James: La República dividida con-
tra sí misma [subrayado del autor del presente artículo], que trata de las 
3 Cuya primera edición (1996) llevaba el notable subtítulo de «Aproximación al pen-

samiento abstracto de la cubanía» (ausente en algunas de las posteriores), expre-
sión de las profundas preocupaciones socio-ontológicas del autor, afín, por ellas, 
a la tendencia de la antropología del ser inaugurada, en países con tradiciones so-
cioantropológicas más «establecidas» que la cubana, por Maurice Bloch, Viveiros 
de Castro, Michael Scott y Martin Holbraad, por solo mencionar personalidades 
vinculadas a las principales corrientes epistemológicas dentro de esa tendencia: 
el cognitivismo antropológico de raíz marxiana, el perspectivismo y el «giro onto-
lógico» en la antropología sociocultural contemporánea.

4 Esta definición (la cultura como esfuerzo humano de trascender la muerte) se 
halla en El vodú en Cuba (2010). El autor del presente artículo utilizó esa noción 
jamesiana (así como la de «cultura intensiva», explicitada en el ya clásico ensayo 
«La crisis de la alta cultura en Cuba» por Jorge Mañach) para iniciar un abordaje 
de la presencia cultural este-europea en Cuba, en uno de los coloquios «Último 
jueves» (Temas, 2010).



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 283

luchas interpartidistas cubanas en el primer cuarto del siglo XX. Ese texto 
se volvió un clásico en el momento mismo de su publicación, pero no inte-
resa directamente aquí, ya que es más bien historiográfico.

La noción de contra sí viene a resultar elaborada a partir del libro Alcan-
ce de cubanía, ya montado sobre las lógicas emergidas en los años noventa.

Esa noción, para James, resume la contraproductividad (o heterotelia, si 
se prefiere un término griego) de la mayor parte de los esfuerzos liberado-
res cubanos desde el siglo XIX. Se trata de la constante generación de con-
flictos que impedían el esfuerzo coordinado mancomunado, separando a 
líderes y grupos sociales entre sí, volviéndolos contenciosos unos frente a 
otros, y así frustrando la creación vocacional de un cuerpo social eficaz en 
el logro de la independencia y la soberanía.

Joel James asociaba el contra sí al legado caribeño de la esclavitud (lo 
que invitaría a rastrear su presencia en otros territorios del Caribe, algo 
que intentó, respecto a Haití, el autor del presente artículo), hecho so-
cial total que impedía la consolidación de un imaginario social único, se-
gún mi interpretación del argumento de James. Para él, solo en contados 
momentos –asociados, en sentido casi lezamiano, con figuras como José 
Martí o Fidel Castro– se lograba superar la tendencia desintegradora o 
entrópica impuesta por el contra sí.

El contra sí es cercano en su sentido al término «antisistema», utilizado por 
el controversial etnólogo ruso Lev Gumiliov. Para mí, sin embargo, ambas 
nociones –aunque sin dudas son estimulantes para el pensamiento– ten-
drían que llevarse a un nivel más explícito de precisión conceptual. 

Respecto a la segunda noción antropológico-histórica aportada por Joel 
James, nos lleva directo a considerar sus últimas obras como aporte clave 
a la antropología política en Cuba.

Esta subdisciplina de las ciencias antropológicas y las ciencias políticas 
había sido diagnosticada con un sentido muy crítico por Emilio Duharte 
(2006), en su libro La política: miradas cruzadas, como problemática en 
cuanto a su existencia misma (como conjunto de aportes originales) en la 
academia cubana. El profesor Duharte ha señalado que la presencia cien-
tífica de la antropología política en Cuba es más bien marginal. Tal tesis 
puede responder a una certeza vinculada con las dificultades del trabajo 
de campo y de la elaboración conceptual en una (sub)disciplina científica 
que requiere de alto grado de apertura social, cuestionamiento y acceso a 
la información (bienes relacionales aún escasos en Cuba).

Resulta reconfortante, por tanto, leer a Joel James en clave de la antro-
pología política, es decir, como prueba de su existencia.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS284

Para Joel James, la cultura popular tradicional se constituye en una red 
de prácticas y significaciones (sentidos profundos, relacionados –en tanto 
cultura– con un hecho referente supremo, radicalmente humano, pero 
deshumanizante al mismo tiempo: la muerte) que operan como asiento o 
locación de la soberanía política nacional.

Tal planteo resulta radical, máxime cuando la soberanía casi siempre 
se ha definido en términos político-jurídicos explícitos, marcados ro-
tundamente por la historicidad y, por otra parte, mucho de las culturas 
populares tradicionales fue objeto de censura en décadas relativamente 
recientes, y –en todo caso– objeto de exclusión de la cultura «letrada» u 
«oficial»: la misma exclusión que pone segmentos sociales enteros fuera 
de la llamada «Historia».

Sin entrar aquí en un análisis interpretativo-valorativo de las dos nocio-
nes que acabamos de explicar, conviene confrontar la obra de James con 
la de dos antropólogos más jóvenes.

MARIO CASTILLO: LA DESCRIPCIÓN DENSA  
Y LA HISTORIA SOCIAL DEL IMAGINARIO

El profesor de Estudios Cubanos, historiador y antropólogo Mario Castillo 
Santana se ha dedicado precisamente a la historia de grupos sociales que 
no han estado referenciados debidamente en la llamada «historia oficial». 
Bajo esta premisa, por una parte, ha aportado importantes contribuciones 
al conocimiento profundo y más transparente de esos actores de la his-
toricidad cubana y, por la otra, ha entrado en interesantes polémicas con 
otros autores, polémicas que evidencian tensiones en el campo intelectual 
cubano, las cuales revelan, a su vez, una capacidad creativa manifiesta, 
así como la proyección de constreñimientos desde lo político directo a la 
construcción de saberes de la sociedad sobre sí misma.

Este enfoque tiene por antecedente la investigación de campo realizada 
por un equipo del Instituto Cubano de Antropología en Báguanos y Tacajó 
(provincia de Holguín), a partir de la cual Mario Castillo produce el aún 
inédito ensayo etnográfico «Agua con azúcar», donde se empeña en una 
confrontación de datos de campo con referentes histórico-documentales 
de las regiones estudiadas, abordando una madeja de significaciones que 
incluyen la dimensión ambiental, focalizada desde una mirada eminen-
temente social (incluyendo la problemática socioclasista y la diversidad 
de actores sociales organizados), así como la consideración de la función 
productiva como interacción comunidad humana-naturaleza (que, se-
gún Castillo, necesariamente debe incorporar a un nivel local de base 



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 285

la reflexión y decisión sobre cuestiones globales normalmente objeto de 
atención de los [mal] llamados «expertos» y «decisores» a nivel planetario, 
como, por ejemplo, el cambio climático). 

La misma lectura socioclasista y desde la perspectiva de los actores so-
ciales marca el análisis que este autor ofrece de la historia de la recepción 
diferencial de los sucesos del 27 de noviembre de 1871 en La Habana, 
cuando un grupo de humildes jóvenes negros, integrantes de la frater-
nidad masculina abakuá, intentó rescatar a los estudiantes de medicina 
martirizados ese día por la soldadesca española y sus cómplices colonia-
listas cubanos. En ese caso, el complejo tradición-historia oral-sociabi-
lidades afroancestrales-mundo de vida popular resulta abordado en el 
artículo «Los ñáñigos y los sucesos del 27 de noviembre de 1871: memoria 
histórica, dinámicas populares y proyecto socialista en Cuba» (Castillo, 
2012), conjuntamente con las circunstancias históricas de creación-re-
cepción de sentidos, puestas en función de los discursos relacionados con 
las confrontaciones particulares dominación-emancipación en la socie-
dad cubana de los últimos setenta y cinco años. 

Para Clifford Geertz, «La cultura es pública porque lo es el significado». 
Este autor toma prestada a Ryle la noción de descripción densa, que signi-
fica que «nuestros datos, son realmente nuestras propias construcciones 
de las construcciones de otros pueblos…» (o de otras épocas históricas, 
podríamos añadir). El registro etnográfico (o histórico) se reconoce, así, 
como plagado de significados, implantados allí, inevitablemente, por el 
propio narrador o etnógrafo.

El texto más reciente de Mario Castillo (2015), «Memorias de la políti-
ca y políticas de la memoria: en torno al centenario de la masacre de los 
Independientes de Color», ofrece justamente un ejemplo de explicitación 
de la descripción densa, donde se logra una exposición de los hechos his-
tóricos, al tiempo que se analizan e interpretan los contextos concretos 
de generación de los datos sobre tales hechos, de cómo se construyen 
enlaces causales en la narraciones, de cómo los constreñimientos del 
entorno modulan la propia producción del dato; llega a ser –más que 
narrativa histórica y registro de polémicas– una etnografía de la produc-
ción de verdad sobre el propio tema.

El objeto de Castillo es, en este caso, la protesta armada y posterior re-
presión violenta y genocida de los Independientes de Color, en 1912. Cas-
tillo analiza cómo la vocación partidista (político-tradicional, distinta de 
las sociabilidades populares ya explicitadas en esa época) de los liderazgos 
mambises negros estableció constreñimientos habilitantes sobre la praxis 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS286

política del Partido de los Independientes de Color (incluyendo los mo-
mentos plattistas en su discurso), y cómo la lectura posterior de la memo-
ria histórica generada en el proceso posibilitó una construcción de hechos 
–que llega por muchos a considerarse gloriosa en la reivindicación de los 
derechos de afrodescendientes– cifrada también en términos estatistas.

En tal sentido, Mario Castillo polemiza con las versiones más estandari-
zadas de los hechos de 1912, que intentan encajarlos en guiones narrativos 
predispuestos (historia popular como modificación de la historia estatal) 
por cierto mainstream histórico-antropológico nacional, mientras, sin du-
das, no deja de existir la posibilidad de construir genealogías alternativas.

Justamente en medio de tal empeño, Castillo intenta dar una lectura 
de los propósitos programáticos del PIC (que reconoce «idénticos en lo 
fundamental» a los de los demás partidos políticos, con excepción del 
único tema de la igualdad [interracial] de oportunidades, lo que automá-
ticamente destrona la imagen del PIC como el único partido progresista 
o el partido más progresista de la época), desde la imbricación de sus lí-
deres en la construcción de la emergente estatalidad cubana a finales del 
siglo XIX y –acá está lo original y, al mismo tiempo, el contacto con la obra 
de Joel James– desde la prevalencia de un imaginario estatista («repu-
blicanista», podríamos decir, usando un término político-historiográfico 
de moda) entre las clases populares cubanas recién salidas de la cruel 
contienda de 1895-1898.

En tal sentido, cita a uno de los protagonistas de la (posterior) protes-
ta campesina de Realengo 18, quien dijera a Pablo de la Torriente Brau: 
«el Estado… somos nosotros». Esta presencia, enfatizada por Castillo, de 
una idea popular de soberanía latente –directamente asentada en la con-
vivencia misma de los sectores humildes–, nacida probablemente en las 
contiendas independentistas del siglo XIX cubano, entronca directamente 
con la noción de Joel James de la cultura popular tradicional como locus 
preferencial de la soberanía política del país. La apelación al pueblo como 
portador preferencial del cuerpo político soberano [estatalmente], sin em-
bargo, es contrapuesta en ambos autores: mientras Joel ve en su tesis una 
especie de garantía contra probables errores cometidos o por cometer en 
la gobernanza operada «desde arriba», Mario afirma que la noción misma 
de heteronomía estatista, asentada directamente en el pueblo mismo, es 
fuente de contraproductividad en los empeños liberadores de los sectores 
más radicales, o sea, del mismo proceso que James denominó «contra sí».

De modo que, en cierto sentido, tanto Mario Castillo como Joel James 
han afirmado la omnipresencia (ubicuidad) de la estatalidad en los sectores 



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 287

populares «extrahistorizados», pero la valencia axiológica que le asignan a 
ese hecho difiere entre ambos escritores.

Si le ponemos a esta argumentación un enfoque comparativo, me vienen 
a la mente dos contextos sociales que pueden aportar luz sobre el asunto:

• En el mismo (casi) momento histórico que Realengo 18, se produ-
ce en la provincia de Pinar del Río el movimiento curativo-«espiri-
tual» de «Los acuáticos», del cual existen testimonios etnográficos 
y periodísticos. Según tales testimonios, quienes integraron ese 
movimiento se aislaron radicalmente de las instituciones públicas 
[i. e. estatales], aislamiento que estuvo presente incluso en la épo-
ca posinsurreccional (después de 1959). Este hecho invita a una 
comparación entre ambos movimientos de cambio sociovivencial 
(político explícito vs. a/anti-político).

• Ampliando –a lo Joel James y Antonio Benítez Rojo– nuestra con-
sideración a otros espacios caribeños, también marcados por la 
esclavitud en su tiempo y, posteriormente, por lo que llamo trans-
dominación (véase más adelante), sería interesante confrontar el 
análisis de Mario Castillo con la realidad popular de un país cer-
cano, pero bien diverso: Haití. Los trabajos referativos que el autor 
del presente artículo realizó sobre Haití muestran una actitud del 
campesinado haitiano vis a vis el Estado explícitamente contraria 
a la afirmada por Castillo a raíz de la interpretación de las pala-
bras del líder de Realengo 18. La frase kreyol «Apré Bondié se Letá» 
significa algo así como que el Estado, mientras más lejos, mejor. 
Las prácticas populares solidarias haitianas han compendiado rea-
lidades extraestatales…, o al menos así se lee en las «descripciones 
densas» a que hemos tenido acceso. Mi libro Transdominación en 
Haití da una serie de detalles, pero podemos apoyarnos en los cri-
terios de Truillot, para quien, sencillamente, el Estado y la nación 
en Haití son entes sociales que se han movido en sentidos opuestos. 
Podemos, incluso, recurrir a la obra del gran escritor y antropólogo 
haitiano Jacques Roumain, cuya novela Los gobernadores del rocío 
es un testimonio vivo de las relaciones en el seno del campo haitia-
no en torno al poder explícito.

Sin tener la voluntad de extendernos aquí sobre el caso haitiano –lo 
cual sería largo y complejo– solo mencionaré que, en una publicación 
anterior (Prieto Samsónov, 2011), he hecho un esfuerzo por elucidar la 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS288

aplicabilidad de la noción de contra sí –de Joel James– también al caso 
haitiano, lo cual parece funcionar (aparentemente, dándole la razón a 
James, en el sentido de que ese fenómeno histórico-antropológico parece 
estar relacionado con la esclavitud plantacional, pero dejando también 
un enorme campo pendiente de análisis y precisiones sobre cómo ope-
ran los vínculos entre los procesos sociales que tributan a la instalación 
del contra sí).

Volviendo a la obra histórico-antropológica de Mario Castillo, podemos 
definir su praxis investigativa (y docente) como historia social del imagi-
nario. En tal sentido, se trata de una continuidad de la descripción densa 
de Geertz hacia el terreno del análisis histórico, con énfasis en intentar 
desocultar genealogías de segmentos sociales des-historizados por los po-
deres fácticos. Hablamos, obviamente, de poderes asimétricos, o sea, de 
poderes que operan como dominación. Así, el estudio de la dominación, y 
de lo que sucede con una sociedad cuando una determinada dominación 
es derribada y se establece otra (transdominación), se vuelve en campo de 
interés priorizado para la antropología histórica.

Esa historia social del imaginario [de sectores des-historizados] fue 
establecida (a instancia del etnólogo cubano Pablo Rodríguez Ruiz) 
como premisa metodológica por el profesor Castillo y sus colaborado-
res en el diseño del programa del diplomado de Historia Social de las 
Relaciones Raciales y la Etnicidad en Cuba, impartido en el Instituto 
Cubano de Antropología entre 2012 y 2013. Un proyecto, sin dudas, 
innovador.

Puede afirmarse que el abordaje antropológico-histórico de la proble-
mática de la dominación, por autores como Castillo o por quien escribe 
estas líneas, debe mucho a la apertura ocurrida en los años noventa. Sin 
embargo, hay que señalar un detalle muy relevante: en las visiones expli-
citadas por la academia prevalecieron dos tendencias clave: una vincu-
lada al tratamiento posmodernista de los saberes sociales (metarrelatos, 
constructivismo radical, discursividades, deconstrucción…), y otra a la 
reconstrucción del conocimiento social desde lo político, asociándose a 
un entronque que se hacía a partir del uso del concepto gramsciano de 
hegemonía con la obra de Michel Foucault (y un conjunto de enfoques 
metodológicos sugeridos por él). Esta segunda línea, de mayor duración 
e institucionalización (incluso, el entonces Centro de Investigación y 
Desarrollo de la Cultura Cubana Juan Marinello auspició en el entre-
siglo un evento sobre Foucault, publicado en el libro Inicios de partida), 
lograba explicitar lo político dentro de lo histórico-antropológico, pero, 



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 289

al mismo tiempo, priorizó una consideración sobre el poder social como 
relación que –al decir de John Holloway–, «a diferencia del concepto de 
capital en Marx, no lleva incorporada en sí misma su propio sepultu-
rero». La absolutización foucaultiana5 del poder creó cierto sesgo en el 
análisis social que se realizó desde los años noventa en Cuba.

Sin embargo, otros autores contemporáneos, como Cornelius Castoria-
dis, con su consideración de la autonomía, así como Paulo Freire, Murray 
Bookchin, David Graeber, John Holloway,6 Edgar Morin, Franz Hinke-
llammert, por solo citar algunos nombres, también entraron a Cuba. Son 
ellos fuentes clave en la consideración emancipatoria de la historia social 
del imaginario.

TRANSDOMINACIÓN: UNA ANTROPOLOGÍA COMPLEJA  
DE LA DOMINACIÓN Y LA AUTONOMÍA

El análisis de la dominación,7 la ya referida polémica sobre la existencia 
o no de una antropología política en Cuba, así como la historia social del 
imaginario, han sido parte del contexto en que fue creada la noción histó-
rico-antropológica de transdominación.

Como conocemos, a partir de los datos que aporta la historia, muchas 
revoluciones, aun cuando no han sido frustradas o vencidas directamen-
te, condujeron a la creación de nuevos sistemas de dominación. Nor-
malmente, se espera de una revolución social o política que abra nuevos 
espacios para la realización humana, al tiempo que erradique las viejas 
relaciones de dominación y redistribuya el poder y los demás recursos de 
la sociedad de una manera más justa y más simétrica. Entonces, ¿cómo 
emergen las nuevas relaciones de dominación? ¿Dónde están las pautas 
seminales de las dinámicas que terminan subvirtiendo el proyecto? Pro-
ponemos conceptualizar estas experiencias en términos de una nueva 
noción antropológica: la transdominación.

Las experiencias más frustrantes del siglo XX abren un nuevo campo 
de investigación antropológica, que debe afincarse en la profundización 

5 Para un diálogo con Foucault, a partir de un texto claramente inspirado en su 
visión, ver Prieto Samsónov (2005b).

6 Véase, por ejemplo, el prólogo de John Holloway a Prieto Samsónov (2010).
7 Para el reconocido investigador Fernando Martínez Heredia, presidente del Insti-

tuto Cubano de Investigación Cultural Juan Marinello, lamentablemente fallecido 
en 2017, el marxismo del siglo XX no ha logrado crear una teoría de la dominación 
(comunicación personal).



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS290

rigurosa acerca de las prácticas y vivencias a nivel micro de las respectivas 
sociedades, al tiempo que (si deseamos mantener el compromiso revolu-
cionario con la liberación humana –desprejuiciado, pero nunca impar-
cial– y no rendir banderas ante las modas pesimistas de esta época) se 
hace necesario erigir un enfoque epistemológico coherente.

La noción de transdominación ha sido tratada en mi libro Transdo-
minación en Haití (1791-1826)8 –publicado en Cuba (2010)–, así como 
en varios artículos analíticos (Prieto Samsónov, 2005a; 2009a-d; 2011; 
2012a; 2012b; 2015).

Es dable suponer que hay una tendencia al anquilosamiento del dis-
curso de las ciencias sociales cubanas que, a pesar de las flagrantes ne-
cesidades de nuevos análisis, en función de los riesgos implicados por los 
actuales cambios, tiende a mantener estructuras significativas heredadas 
(del marxismo «soviético», del positivismo, del liberalismo…), por cuanto 
pensar en términos que admiten la posibilidad de la liberación, al tiem-
po que critican las «nuevas» (ya viejas) dominaciones posrevolucionarias, 
significaría des-ocultar lógicas instaladas de clase (entre otras), lo cual es 
interpretado como un gesto que pone en peligro el statu quo. 

A pesar de la ausencia de un debate explícito, hace poco han apare-
cido dos reseñas (Castillo, 2013; Fernández, 2014) del libro Revolución, 
hegemonía y poder: Cuba, 1895-1898, estudio sobre la Guerra Necesa-
ria, cuyo autor (Antonio Álvarez Pitaluga) utilizó un marco explicativo 
inspirado en Michel Foucault. Ambos reseñadores sugerían al profesor 
Pitaluga el uso de la noción de transdominación, divulgada en Cuba a 
propósito de la Revolución haitiana en el (ya agotado) libro de quien es-
cribe estas líneas (y, en su caso, Fernández también le sugiere recurrir 
a la obra de Joel James).

Otro posible campo de aplicación de esta noción son los procesos de 
cambio en América Latina, relacionados con los denominados gobiernos 
populares. Esos gobiernos, generalmente gestados por partidos y perso-
nalidades de izquierda, son en gran medida producto de agenciamientos 
de movimientos sociales, que se han convertido en entornos protagóni-
cos para la expresión de la voluntad de cambio de sectores populares y 
marginalizados. Sin embargo, al constituirse en poder estatal, la buro-
cratización no ha estado ausente de la labor de las nuevas direcciones 
políticas nacionales, tendiendo muchas veces a despojar a los movimien-
tos sociales de su protagonismo y poder decisorio y convirtiéndolos en 

8 También véase, sobre este libro, la reseña de Juan Valdés Paz (2012).



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 291

meros instrumentos de movilización de la población en función de mi-
siones y tareas orientadas «desde arriba».9 

Aun cuando la izquierda latinoamericana en el poder deba sortear 
numerosas amenazas y obstáculos, sería una excelente oportunidad 
a no desperdiciar que, mediante el concepto de transdominación, se 
implementen autocríticas que pueden tributar a evitar momentos de 
crisis que –según prueba la historia de los procesos de intención so-
cialista en Eurasia y Cuba– son peligrosos para quienes intentan cons-
truir una sociedad justa. En este sentido, hay que destacar el peligro 
que representan las alianzas estratégicas con regímenes claramente 
dominadores –aún bajo lógicas de «diálogo de civilizaciones», o me-
ramente pragmáticas– que pueden tender a configurar alineaciones 
geopolíticas afines a lo que el neofascista ruso Alexander Duguin (tam-
bién considerado antropólogo o culturólogo por muchos) denomina «la 
cuarta posición», y que la izquierda popular defensora de la liberación 
debe evitar. 

A MODO DE CONCLUSIÓN:  
NOCIONES HISTÓRICO-ANTROPOLÓGICAS  

EMERGENTES CUBANAS, O EL CIMARRONAJE
COMO ANTROPOLOGÍA

El investigador Rodrigo Espina califica a la antropología cubana como 
ciencia «cimarrona», aludiendo a su accidentada historia y habitual dis-
curso contestatario. Como adonde va el cimarrón siempre hay amenaza 
de rancheadores, las ciencias antropológicas cubanas han tenido que sor-
tear notables obstáculos institucionales y mentales. 

Antropólogos de Cuba han formulado importantes contribuciones con-
ceptuales, que –a contrapelo de la condición periférica del país– han sido 
utilizadas en algunos contextos académicos internacionales. Está la clá-
sica doctrina de la transculturación, elaborada por Fernando Ortiz o, 
más recientemente, las nociones de representación múltiple o de contra 
sí sugeridas por Joel James Figarola. También es interesante en este autor 
la consideración de la cultura popular tradicional como especie de sede 
de la soberanía nacional.

9 Para esta problemática, véanse los dos libros colectivos del Grupo de Trabajo 
Anticapitalismos y Sociabilidades Emergentes, de Clacso (2012, 2015), donde 
aparecen trabajos de Castillo Santana y Prieto Samsónov.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS292

Las visiones más innovadoras, incluyendo nociones integradoras como 
la historia social del imaginario (Mario Castillo) o la transdominación 
(Dmitri Prieto), se inspiran tanto en el legado de la antropología histórica 
anterior, como en los aportes de autores que representan el más reciente 
pensamiento emancipador, que entraron a Cuba con sus obras a partir de 
la década de los noventa. 

Además, podemos concluir que es precisamente dentro de la antropo-
logía histórica (en consonancia con su preponderancia anterior dentro 
de las ciencias antropológicas, en general) que la antropología política sí 
ha comenzado a existir en Cuba, pero que, para lograr una envergadura 
significativa como saber de importancia social, debe desplazar de su ca-
mino importantes obstáculos que dificultan la creación científica en ese 
campo, y en particular la producción de saberes antropológicos a nivel 
conceptual y la realización de etnografías.

¿Será la dificultad con el trabajo etnográfico la principal causa de la 
«historicidad» de la antropología en Cuba? Es la crítica como análisis 
de las condiciones de posibilidad de la antropología misma…, que se 
puede llevar a cabo tanto para Cuba como para otros países del Cari-
be (¿Haití?: ver las narrativas geopolítico-historiográficas de Walterio 
Carbonell y José Luciano Franco). Pero esto es tema para otros posibles 
artículos.

 
BIBLIOGRAFÍA

ÁLVAREZ PITALUGA, ANTONIO (2012): Revolución, hegemonía y poder: Cuba, 
1895-1898. Fundación Fernando Ortiz, La Habana.

CARBONELL, WALTERIO (1961): Cómo surgió la cultura nacional. Ediciones 
Yaka, La Habana.

CASTILLO SANTANA, MARIO (2012): «Los ñáñigos y los sucesos del 27 de no-
viembre de 1871. Memoria histórica, dinámicas populares y proyecto 
socialista en Cuba», Sociabilidades emergentes y movilizaciones so-
ciales en América Latina, Clacso, Buenos Aires, pp. 155-170.

 (2013): «¿Qué significa ¡Viva Cuba Libre!? Las ten-
siones liberatorias en Revolución, hegemonía y poder de Anto-
nio Álvarez Pitaluga», Esquife, http://www.esquife.cult.cu/index.
php?option=com_content&view=article&id=1797:ique-significa-ivi-
va-cuba-libre-las-tensiones-liberatorias-en-revolucion-hegemo-
nia-y-poder-de-antonio-alvarez-pitaluga&catid=184&Itemid=114



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 293

 (2015): «Memorias de la política y políticas de la memoria 
en torno al centenario de la masacre de los Independientes de Color», 
Colectivo Anticapitalismos y Sociabilidades Emergentes: Prefigurar 
lo político. Disputas contrahegemónicas en América Latina, Clacso, 
Buenos Aires, pp. 341-362.

 y DMITRI PRIETO SAMSÓNOV (2015): «Aportes antropológicos 
de P. Kropotkin: epistemología popular, ética voluntaria, apoyo mu-
tuo y transdominación», La antropología ante los desafíos del siglo 
XXI, DVD, Congreso Internacional Anthropos 2015, La Habana.

Centro de Investigación y Desarrollo de la Cultura Cubana Juan Marinello 
(2000): Inicios de partida: coloquio sobre la obra de Michel Foucault. 
CIDCC Juan Marinello, La Habana. 

DUHARTE DÍAZ, EMILIO, comp. (2006): La política: miradas cruzadas. Edito-
rial de Ciencias Sociales, La Habana.

FERNÁNDEZ BATISTA, FABIO (2014): «Un inusual paseo por la manigua», Te-
mas 78, pp. 132-135.

FRANCO, JOSÉ LUCIANO (2004): Historia de la revolución de Haití. Editorial 
de Ciencias Sociales, La Habana.

JAMES FIGAROLA, JOEL (2001): Alcance de la cubanía. Editorial Oriente, 
Santiago de Cuba.

 (2005): Fundamentos sociológicos de la Revolución cubana 
(siglo XIX). Editorial Oriente, Santiago de Cuba.

 (2009): La brujería cubana: el palo monte. Editorial Orien-
te, Santiago de Cuba.

, JOSÉ MILLET y ALEXIS ALARCÓN (2010): El vodú en Cuba. Edi-
torial Oriente, Santiago de Cuba.

ORTIZ, FERNANDO ([1940] 1963): Contrapunteo cubano del tabaco y el azú-
car. Dirección de Publicaciones, Universidad Central de Las Villas, 
Santa Clara.

PRIETO SAMSÓNOV, DMITRI (2005a): «Derechos humanos: una sintaxis política-
mente incorrecta», Cultura, fe y solidaridad: perspectivas emancipadoras 
frente al neoliberalismo, Editorial Félix Varela, La Habana, pp. 90-121.

 (2005b): «Reflexión parcializada a modo de prólogo», Her-
nández Castro, Hiram: Poder-saber: una ciencia política de la libera-
ción, Editorial de Ciencias Sociales, La Habana, pp. V-XI.

 (2006): «Autonomía y posibilidad infinita. Lezama y 
Castoriadis: imaginarios en busca de una política/poética de la 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS294

liberación», Esquife, http://www.esquife.cult.cu/primeraepoca/re 
vista/53/15.htm

 (2009a): «Prometeo encadenado: autonomía, justicia y 
transdominación. Una indagación indisciplinaria», Esquife, http://
www.esquife.cult.cu/primeraepoca/revista/66/02.htm

 (2009b): «Liberté: ese rocío ingobernable. Sistemas poéti-
cos, revolución y transdominación en Haití (I)», Esquife, http://www.
esquife.cult.cu/primeraepoca/revista/67/10.htm

 (2009c): «Liberté: ese rocío ingobernable. Sistemas poé-
ticos, revolución y transdominación en Haití (II)», Esquife, http://
www.esquife.cult.cu/index.php?option=com_content&view=arti 
cle&id=73:ensayo-liberte-ese-rocio-ingobernable-ii-sistemas-poeti 
cos-revolucion-y-transdominacion-en-haiti&catid=22&Itemid=112& 
showall=&limitstart=1

 (2009d): «Dossier Medios digitales y cultura. Antropolo-
gía económica de las redes sociales», Esquife, http://www.esquife.cult.
cu/index.php?option=com_content&view=article&id=47:dossier-me 
dios-digitales-y-cultura-antropologia-economica-de-las-redes-sociales 
&catid=22&Itemid=112

 (2010): Transdominación en Haití (1791-1826). Una mirada 
libertaria a la primera revolución social victoriosa en las Américas. 
Editorial de Ciencias Sociales, La Habana.

 (2011): «La victoria no basta. Liberación y “contra sí” en la 
Revolución haitiana (1791-1826)», Temas 65, pp. 77-84.

 (2012a): «José Martí & PRC vs. transdominación: morfogé-
nesis societal ultra-democrática e intencionalidad social-revoluciona-
ria en el primer partido popular antimperialista de América», Ibero 
America Global 5 (2), pp. 93-109, Tel-Aviv. 

 (2012b): «De la antropología política a la antropología de la 
liberación. La pieza que le faltaba al rompecabezas es la noción de 
transdominación», Sociabilidades emergentes y movilizaciones so-
ciales en América Latina, Clacso, Buenos Aires, pp. 37-79.

 (2015): «Las sociabilidades populares emergentes en Cuba, 
hoy: potencialidades, escenarios y riesgos», Colectivo Anticapitalis-
mos y Sociabilidades Emergentes: Prefigurar lo político. Disputas 
contrahegemónicas en América Latina, Clacso, Buenos Aires, pp. 
403-447.



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 295

Temas (2010): «Huellas culturales rusas y de Europa del Este en Cuba», 
Último jueves. Los debates de Temas, vol. 4, Icaic/Temas, La Habana, 
pp. 50-69.

VALDÉS PAZ, JUAN (2012): «Una mirada libertaria a la Revolución haitiana», 
Casa de las Américas 268, pp. 137-139. 



296 | 

BAILES POPULARES,  
CUERPOS Y MEMORIA EN CUBA:  

¿HACIA UNOS ARCHIVOS EN CIERNES?

Elina Djebbari
Traducción de Niurka Trujillo Hernández

En agosto de 2015, el bailarín estrella cubano Carlos Acosta presentó Cu-
banía en el Royal Opera House de Londres. El primer acto de este espec-
táculo está compuesto por cuatro piezas cortas –dos dúos, un solo y una 
pieza interpretada por cuatro bailarines de la compañía Danza Contem-
poránea de Cuba– y se basa en las colaboraciones artísticas desarrolladas 
por Acosta a lo largo de su carrera. Titulado Tocororo suite, el segundo 
acto está compuesto por una serie de piezas cortas, coreografiadas si-
guiendo una inspiración autobiográfica. Ya sea mediante la demostración 
del virtuosismo de los bailarines entrenados en las exigencias de la téc-
nica cubana1 o por la invocación de la rumba y del ambiente de la calle 
habanera, el programa Cubanía actúa como una «puesta en abismo» de la 
carrera de Carlos Acosta, en el seno de la evocación más amplia del patri-
monio coreográfico de la Isla, tal y como se ha configurado especialmente 
después de la revolución de 1959. 

La recepción de esta pieza en términos de «homenaje a la cultura y 
tradiciones dancísticas de su país natal»2 hace del cuerpo del bailarín y 
coreógrafo el soporte para transmitir una historia de la danza cubana en 
sus más diversas acepciones estéticas, desde los bailes populares hasta la 
danza contemporánea, pasando por el ballet clásico. Al mezclar diferentes 
estéticas, el gesto coreográfico ofrece así una variación contemporánea 
a la larga historia de la puesta en escena de la danza cubana, tal y como 
esta ha sido emprendida por las diferentes instituciones coreográficas cu-
banas desde inicios de los años sesenta. Si el cuerpo del bailarín y el re-
pertorio de movimientos que este ejecuta son capaces de transmitir esta 
historia coreográfica ante audiencias internacionales, ¿podemos entonces 

1 En español en el original, como otros términos subrayados más adelante. Vale 
anotar que la traducción de este texto implicó revertir al español las traducciones 
al francés, tanto del español como del inglés, realizadas por la propia autora [nota 
de la traductora].

2 http://www.roh.org.uk/news/dance-essentials-carlos-acostas-cubania. 



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 297

considerarlo como un «archivo viviente»? ¿De qué manera el proceso de 
creación artística se inserta aquí en un proceso de rememoración que no 
se limita a evocar la vida del bailarín tanto en Cuba como en escenarios 
internacionales, sino que también sugiere una inscripción en un patrimo-
nio coreográfico cubano? Esas interrogantes ocuparán el centro de este 
artículo. 

La materia coreográfica de Cubanía reúne sutilmente las nociones de 
archivo y de memoria, al evocar de manera implícita la trayectoria ini-
ciática del bailarín, que estuvo marcada por su asistencia a diferentes 
espacios de actuación y prácticas coreográficas de estéticas variadas. Di-
ferentes momentos de su carrera se concentran así en una misma pieza. 
Esto se hace eco de los enfoques de numerosos artistas contemporáneos 
que inquieren explícitamente esas nociones en sus obras y actuaciones. 
Tanto si el cuerpo puede ser utilizado como archivo (Lepecki, 2010) o si 
se interrogan las potencialidades archivísticas de las actuaciones en vivo 
(Reason, 2003), la movilización del cuerpo como recurso para el archivo 
refleja igualmente los cuestionamientos sobre el estatus y las cualidades 
transformativas y performativas del archivo. Además, las prácticas con-
juntas de «artificación»3 (Shapiro, 2004; Heinich y Shapiro, 2012) y de ar-
chivo que se representan mediante la actuación confrontan y yuxtaponen 
temporalidades concebidas como supuestamente diferidas.

Basado en investigaciones antropológicas combinadas con la consulta 
de archivos en Cuba, este artículo se plantea explorar los «modos singu-
lares de memoria y de transmisión» (Santiago, 2016: 54) a través de la 
danza y el cuerpo que danza. Al examinar los archivos producidos por el 
Gobierno cubano a partir de los años sesenta, sobre las prácticas coreo-
gráficas populares, y al detenerse en la creación del Conjunto Folklórico 
Nacional, en 1962, y las misiones confiadas a esa institución, se propone 
abordar los trasfondos políticos, pero también identitarios y patrimoniales, 
que dirigen la conjunción simultánea de procesos de creación artística 
y de archivo. Las nociones de archivo y de «repertorio» (Taylor, 2003) y 
sus temporalidades diferenciadas serán luego confrontadas con la idea 
de «pos-archivo» (Franco, 2015). Por último, apoyándose en la discusión 
teórica de la noción de body as archive [el cuerpo como archivo] (Lepecki, 
2010) y del cuerpo del bailarín como sitio de rememoración, se pretende 
3 El neologismo artificación se refiere a situaciones y procesos en los que algo que 

no es arte, en el sentido tradicional de la palabra, es apreciado como semejante 
al arte, adopta algunas características del arte o acoge influencias de los modos 
artísticos de pensar y actuar [nota de la traductora].



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS298

mostrar cómo las prácticas y los discursos individuales permiten vehicu-
lar emociones relacionadas con la aprehensión de una memoria personal 
y colectiva que hace del cuerpo del bailarín un archivo en ciernes. 

LOS BAILES POPULARES 
EN LOS ARCHIVOS CUBANOS

El mundo de la investigación ha invocado a menudo la dificultad general 
para documentar y archivar la danza y, de manera más amplia, las artes 
escénicas, debido a su carácter efímero e inmaterial, para lo cual el registro 
audiovisual solo ofrece una solución parcial, tanto para la danza contempo-
ránea (Reason, 2003: 83; Vaughan, 1984) como para las llamadas prácticas 
coreográficas tradicionales (Buckland, 2001). Las investigaciones realiza-
das en los diferentes archivos cubanos4 muestran dificultades similares 
donde, además, el acceso a la documentación está muy controlado. 

A partir de la consulta de documentos elaborados bajo la égida del Consejo 
Nacional de Cultura, institución encargada de aplicar las políticas cultura-
les cubanas entre 1961 y 1976, antes de ser sustituida por el Ministerio de 
Cultura, el presente artículo examina en particular los denominados bailes 
populares vinculados a géneros musicales específicos que suelen llevar, ge-
neralmente, el mismo nombre: danzón, son, chachachá, etc. 

En ocasiones anonimizados, los textos consultados suelen reproducir 
las obras de los principales musicólogos cubanos, como Fernando Ortiz, 
Argeliers León y Odilio Urfé.5 Se observa así cómo las producciones aca-
démicas han sido recuperadas por las políticas culturales cubanas, en una 
dialéctica similar a la que ha impregnado los discursos de los practicantes 
y de los investigadores a partir de los años treinta. Estos se influenciaron 
mutuamente, sirviendo a los intereses de cada uno, a mediados del siglo XX 

4 El presente artículo se apoya en investigaciones realizadas en las siguientes 
instituciones de La Habana: Archivo Nacional, Biblioteca Nacional José Martí, 
Centro de Investigación y Desarrollo de la Música Cubana (Cidmuc), Centro de 
Documentación Odilio Urfé (Museo de la Música). Las referencias a los documen-
tos consultados en esas instituciones se citan en notas. Estas investigaciones se 
efectuaron en el marco de un contrato de investigación posdoctoral en el King’s 
College de Londres, dentro del proyecto Modern Moves, financiado por el Consejo 
Europeo de Investigación y dirigido por Ananya Kabir. Agradezco a Kali Argyria-
dis por releer cuidadosamente este artículo. 

5 Véase, por ejemplo, León, Argeliers y Odilio Urfé: «La rumba», Consejo Nacional 
de Cultura, 1979. 



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 299

(Argyriadis, 2005),6 un fenómeno que perduraría después de la Revolu-
ción. La recuperación de la labor de los musicólogos cubanos en la creación 
de documentos de política cultural, al igual que la cita recurrente de los 
mismos textos bajo títulos diferentes, contribuyen a la creación de un con-
senso en torno a la aprehensión de los bailes populares. La constitución de 
una narrativa nacional coherente mediante los archivos es, ciertamente, el 
resultado de un proyecto político más global que no se limita al campo de 
la música y los bailes populares, y que fue tema de debate, en particular, en 
cuanto a los modos de inclusión de la historia de las capas más humildes de 
la población cubana en dicha narrativa (Moreno Fraginals, 1966).7

Por supuesto, la interpretación de los archivos por el investigador 
puede ser cuestionada, sobre todo porque los documentos son limita-
dos en número y, en ocasiones, incompletos. No obstante, su consulta 
conduce a la aprehensión de la creación de una historia oficial de la 
música y los bailes populares cubanos y de su inserción en las polí-
ticas culturales.8 La opacidad ordenada de los archivos cubanos deja 
entrever cómo se ha difundido a gran escala la selección de narracio-
nes coherentes producidas por musicólogos y antropólogos, validadas 
por el Estado, y luego transmitidas en los archivos por los documentos 
del Consejo Nacional de Cultura primero, y del Ministerio de Cultura 
después. Como señala Kali Argyriadis (2005: 64), «la manera en que 
son producidas y repetidas las categorías de los manuales de folclor 
en los cursos de baile y música cubanos» muestra cómo los discursos 
oficiales –nutridos por la narrativa de los interlocutores principales 
de los primeros etnomusicólogos cubanos– han penetrado las prác-
ticas artísticas, académicas9 y, posteriormente, turísticas. De forma 
similar, la etnomusicóloga Hettie Malcomson subraya cómo, «aunque 

6 «Estas genealogías instituidas por el texto universitario adquirieron, desde en-
tonces, valor de verdad histórica», explica Kali Argyriadis (2005: 54) a propósito 
de los relatos genealógicos de los poseedores de tambores batá reproducidos por 
Fernando Ortiz.

7 Sobre resultados obtenidos en los años ochenta, la historiadora Rebecca J. Scott testi-
monia la manera en que su investigación sobre las guerras de independencia a finales 
del siglo XIX se topó con la «coherencia» de los archivos cubanos (Scott, 2002: 193). 

8 «Música Cubana», Centro de Documentación, Consejo Nacional de Cultura, 1975.
9  Argyriadis (2005: 64) explica cómo «los alumnos del Instituto Superior de Arte, 

que han ido constituyendo poco a poco un cuerpo de eruditos especialistas, pro-
ducen trabajos estandarizados que se inspiran en los textos de Fernando Ortiz, los 
manuales del folclor y el conocimiento de los informantes-profesores». 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS300

esos autores cubanos no siempre concuerdan, su material ha sido lo 
suficientemente coherente como para formar la base de lo que [ella] 
llamará una “historia estándar” del danzón» (Malcomson, 2011: 264). 

Esta aprehensión lineal y coherente de una historia de la danza cubana 
favorecida por los documentos oficiales ha sido, por supuesto, cuestiona-
da y complejizada por los investigadores, en particular por los musicólo-
gos cubanos (Orovio, 1981; Acosta, 2004) y los etnomusicólogos (Manuel, 
1987; Moore, 2001; Malcomson, 2011). Sin embargo, aún hoy, ese consen-
so se difunde y se da a conocer de diferentes maneras, tanto en los espec-
táculos del Conjunto Folklórico Nacional como en la atracción turística en 
espectáculos como los del Buena Vista Social Club o, incluso, en los cursos 
de bailes cubanos impartidos en Cuba y en otros lugares del mundo. Sobre 
el terreno, en La Habana, cuando le expliqué que me interesaba la histo-
ria de los bailes cubanos a una bailarina que se ofrecía para darme clases, 
ella me dijo que el proceso de aprendizaje debería idealmente desarro-
llarse de la manera siguiente: «Si quieres conocer la historia de la salsa, 
entonces debes comenzar por el danzón, después practicaremos un poco 
de danzonete, luego el mambo, el chachachá, el son y entonces llegamos a 
la timba. Esa es la base, la base histórica».10

Mientras hablaba, la bailarina anotaba en un papel, numerándolo, este 
orden preciso, sugiriendo una vez más la importancia de la aprehensión 
cronológica de los diferentes bailes populares como base de su pedagogía. 

De ese consenso alrededor de las prácticas musicales y coreográficas 
se desprende, en efecto, una aprehensión lineal y supuestamente crono-
lógica de los diferentes géneros músico-coreográficos, claramente iden-
tificados en su sucesión por fechas y nombres. Una verdadera genealogía 
cultural se instituye así, de manera paralela a la elaboración de una 
historia de la creación musical cubana. Según esa cronología oficial, el 
danzón habría surgido en 1879, desarrollado por Miguel Faílde; el dan-
zonete en 1929, por Aniceto Díaz; la creación del mambo se atribuye a 
Dámaso Pérez Prado, en 1947, y la del chachachá a Enrique Jorrín, en 
1954.11 Documentos de archivo demuestran la creación de festivales, 
seminarios, coloquios y eventos dedicados a celebrar el aniversario de 
esos diferentes géneros. En 1979, se celebraron tanto el centenario del  

10 Entrevista. La Habana, 10 de diciembre de 2014. 
11 Según Maya J. Berry (2010), la voluntad de dominar la escala del tiempo tal y 

como se manifiesta aquí aparece como una cuestión política importante, aspecto 
que se desarrollará más adelante. 



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 301

danzón12 como el cincuentenario del danzonete.13 En el documento «Cen-
tenario del danzón», elaborado por el Ministerio de Cultura en 1979, 
una mención en la portada indica que se concibe la celebración como 
un «homenaje al XX aniversario de la Revolución Cubana». El discurso 
político se apropia aquí de la iniciativa cultural en su propio beneficio, al 
convertir el centenario del danzón en una celebración de la Revolución. 

Los documentos relacionados con la elaboración de las políticas cultura-
les cubanas a inicios de los años sesenta14 también sugieren que se prestó 
una atención relativamente homogénea tanto a los denominados bailes 
populares o folclóricos como al ballet clásico y a la danza moderna y con-
temporánea.15 El primer festival de música popular cubana se crea en 
1962;16 surgen escuelas de música y danza, así como orquestas, en cada 
región administrativa del país, con el fin de promover el acceso de toda la 
población a la cultura.17 La voluntad de acabar con el elitismo burgués, 
al situar en primer plano las prácticas músico-coreográficas populares (y, 
entre ellas, los géneros afrocubanos), consideradas marginales y despre-
ciadas durante el periodo que antecedió a la Revolución (Argyriadis, 2005; 
Casanella Cué, 2014: 120), se inscribe dentro del proyecto socialista.18 La 
creación del Conjunto Folklórico Nacional en 1962 es sostenida, así, por 

12 «Centenario del danzón», Museo Nacional de la Música, Dirección de Patrimonio 
Cultural, Ministerio de Cultura, 1979. 

13 Rodríguez, Ezequiel: «El danzonete, su autor y sus intérpretes. Cincuentenario de 
su creación (1929-1979)», Museo Nacional de la Música, Dirección de Patrimonio 
Cultural, Ministerio de Cultura, 1979.

14 «Anteproyecto del plan de cultura de 1963», Consejo Nacional de Cultura, 1963; 
«Proyecto. Plan para 1964», Consejo Nacional de Cultura, 1963; Dorticós Torrado, 
Osvaldo: «Seminario preparatorio del Congreso Cultural de La Habana», Consejo 
Nacional de Cultura, 1967.

15 Para algunos investigadores (Manuel, 1987; Moore, 2001), la atención prestada 
por el Gobierno a la música popular bailable era, sin embargo, bastante ambiva-
lente pues, sin ser objeto de un apoyo especial, en comparación con otras formas 
musicales y coreográficas, fue particularmente movilizada para reunir a la gente, 
y sobre todo a los jóvenes, durante las celebraciones del partido, por ejemplo (Moo-
re, 2001: 156-157).

16 «Informe general de las actividades musicales efectuadas en Cuba durante el año 
1962», Departamento de Difusión e Intercambio, Dirección General de Música, 
Consejo Nacional de Cultura, 1963. 

17 «Anteproyecto…», 1963: 7.
18  «La cultura en Cuba socialista», Ministerio de Cultura, 1982.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS302

argumentos políticos que permiten llevar a cabo dicha iniciativa, no tan 
consensual en la época.19 El régimen anterior, derrocado por Castro, es 
considerado responsable del «prejuicio y del abandono» oficial de los bailes 
folclóricos y, por lo tanto, «la revalorización y divulgación de ese acervo 
cultural es uno de los fines fundamentales del proceso revolucionario».20 
El Conjunto Folklórico Nacional logra sumarse, entonces, a las institucio-
nes coreográficas estatales existentes: el Ballet de Cuba,21 el Conjunto de 
Danza Moderna y el Conjunto Experimental de Bailes de La Habana.22 

Los procesos conjuntos de producción de conocimientos y de construc-
ción de la cultura popular, con bases argumentativas políticas, forman 
parte no solo de los procesos de creación de la identidad nacional cubana 
–la cubanidad– sino también de los procesos patrimoniales, desarrollados 
al mismo tiempo. 

CONJUNTO FOLKLÓRICO NACIONAL:  
TEMPORALIDADES CRUZADAS  

DE CREACIÓN ARTÍSTICA Y ARCHIVO

Como se indica en el «Anteproyecto del plan de cultura de 1963» (p. 7), 
el Conjunto Folklórico Nacional «surgió para satisfacer una necesidad del 
país y recogerá las riquezas de nuestras manifestaciones folklóricas, así 
como las de las otras naciones latinoamericanas;23 seleccionará aquellas 
formas danzarias de verdadero valor artístico y las organizará de acuerdo 
con las más modernas exigencias teatrales, pero sin traicionar su esencia 
folklórica». La tensión entre la misión patrimonial y el valor artístico de las 
danzas seleccionadas y organizadas para responder a las convenciones de 

19 «Conjunto Folklórico Nacional», Consejo Nacional de Cultura, 1963; «Apuntes 
sobre el Conjunto Folklórico Nacional de Cuba, XV aniversario», Ministerio de 
Cultura, 1962-1977. 

20 «Conjunto…», 1963: s. p.
21 El Ballet Nacional de Cuba es, de hecho, fruto de la nacionalización de la compa-

ñía ya existente de los Alonso, creada en 1940 (Vessely, 2008: 243). 
22 «Anteproyecto…», 1963.
23 Documentos elaborados bajo la égida del Consejo Nacional de Cultura, en los 

años sesenta, informan sobre investigaciones realizadas en Argentina, Bolivia, 
Perú, México, acerca de diversos géneros músico-coreográficos latinoamerica-
nos, detallando los pasos de danza, los repertorios musicales, los trajes (véanse 
«Baile», Consejo Nacional de Cultura, 1962; «Bailes populares», Consejo Nacio-
nal de Cultura, s. a.).



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 303

la escena teatral moderna parece ser una dialéctica común a los conjuntos 
coreográficos nacionales poscoloniales que se instituyeron, en particular en 
África, después de alcanzada la independencia (Djebbari, 2013). El proceso 
de adaptación a la escena de los denominados bailes folclóricos o tradicio-
nales que tiene lugar en esas instituciones coreográficas revela un proceso 
de artificación que otorga a los bailes un nuevo estatus y, por consiguiente, 
una nueva legitimidad. 

Se constituye un repertorio para mostrar un panorama del patrimonio co-
reográfico del país. En el campo de la danza, la noción de repertorio se refiere 
tanto al conjunto de piezas presentadas en los espectáculos –el repertorio 
de una compañía– como a los movimientos específicos que puede realizar 
el bailarín: un repertorio de pasos (Franco, 2015: 17-18). Más allá, el «re-
pertorio» también puede considerarse en oposición a la noción de archivo, 
según la teoría de Diana Taylor. En su obra The Archive and the Repertoire, 
propone «desplazar el enfoque de la cultura escrita a la cultura encarna-
da, de lo discursivo a lo performativo» (Taylor, 2003: 16). De acuerdo con su 
definición, el repertorio «reproduce la memoria encarnada: los gestos de la 
actuación, la oralidad, el movimiento, la danza, el canto, en resumen, todos 
esos actos habitualmente pensados como un saber efímero e irreproducible» 
(p. 20). Considera la «práctica encarnada como una forma de conocimiento y 
un sistema de almacenamiento y transmisión del conocimiento» (p. 18). Las 
temporalidades que suelen asociarse a las nociones de repertorio y de archivo 
se consideran así incompatibles: el carácter efímero, inmaterial y oral del 
repertorio, frente al carácter perenne, material y escrito del archivo (p. 19).

Si bien la distinción entre archivo y repertorio resulta operativa para 
arrojar luz sobre procesos patrimoniales diferenciados, se constata, sin 
embargo, que esas nociones abarcan acepciones que se superponen y 
coinciden en determinados niveles. El ejemplo del Conjunto Folklórico 
Nacional y su política de archivo simultáneo tiende de hecho a desdibujar 
lo que separa esas dos nociones en el análisis de Taylor, llegando inclu-
so a sugerir que el repertorio puede convertirse en archivo y viceversa. 
En efecto, uno de los objetivos que se enuncia claramente en el plan de 
programación del conjunto indica: «Filmación y grabación de todos los 
nuevos espectáculos presentados, material que irá a engrosar el archivo 
de la compañía y servirá para otras campañas de divulgación24 de nuestro 

24 Esto acompañaba el proyecto político socialista de proporcionar recursos docu-
mentales sobre las prácticas populares para la instrucción del pueblo (véase «La 
cultura para el pueblo», Consejo Provincial de Cultura, 1961). 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS304

folklore».25 La validación estatal de los archivos creados por el conjunto 
como representativos del «folclor cubano» continúa siendo operativa hoy.26 
Así, tanto los bibliotecarios de las instituciones de investigación como los 
bailarines que conocí en el terreno me orientaron hacia las grabaciones de 
los espectáculos del conjunto en la televisión nacional. Ello demuestra la 
manera en que esas grabaciones son consideradas hoy día como una fuente 
primaria para el conocimiento del folclor cubano. La producción de archi-
vos por parte del conjunto, en forma de grabaciones audiovisuales de los 
espectáculos, transmitidos como documentos legítimos para dar testimonio 
de prácticas culturales, lleva a considerarlos, junto a Susanne Franco, como 
«pos-archivos», capaces de representar al mismo tiempo «el pasado idealiza-
do y el futuro soñado del Estado poscolonial» (Franco, 2015: 18). 

La idea de pos-archivo, de hecho, revela el entrelazamiento de las dife-
rentes temporalidades inducidas por la yuxtaposición que tiene lugar en-
tre la creación artística y el archivo, durante el proceso de conversión de 
las danzas en espectáculo por el conjunto. La temporalidad patrimonial se 
asocia aquí de manera simultánea con la temporalidad de la acción artísti-
ca. Paradójicamente, la preservación inmediata de lo creado y la creación 
de lo que debe preservarse aparecen como dos fenómenos concomitantes, 
que hacen que se confundan las motivaciones artísticas y archivísticas 
(Djebbari, 2013).27 Además, se opera también una congruencia entre las 
cualidades performativas tanto del archivo como del repertorio.

Resulta interesante comparar aquí la noción de artificación con la de ar-
chivo, en tanto ella testimonia procesos similares de cambio en el estatus 
de una práctica o de un objeto, en relación con procesos de legitimación 
institucional. De ese modo, el proyecto político de archivar las prácticas 

25 «Anteproyecto…», 1963: 7.
26 Además, al poner de relieve las danzas relacionadas con los orichas en el Ciclo 

yoruba, creado en 1962, el Conjunto Folklórico indujo la codificación, fijación y 
difusión de la iconografía a ellos atribuida mediante trajes y accesorios específicos 
(Argyriadis, 2005: 64).

27 Ese fenómeno, observado aquí en los años sesenta, prefigura debates contem-
poráneos. Estudios realizados en el campo del patrimonio han puesto de relieve 
cómo las medidas de protección de este ya no solo abarcan elementos del pasado, 
sino también producciones contemporáneas, con el fin de crear el «patrimonio del 
futuro» (Guinard, 2015). En el campo de la música, Nicolas Puig (2006: 110) se-
ñala cómo los músicos palestinos exiliados en el Líbano utilizan los registros de la 
memoria para crear, en definitiva, «un patrimonio “evolutivo”, puesto que integra 
creaciones; por lo que de cierta forma se clasifica por anticipado». 



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 305

populares cubanas acompaña, al mismo tiempo, el «paso al arte» (Tara-
bout, 2003)28 de las mismas prácticas, mediante su adaptación al esce-
nario. Así pues, la artificación y el archivo parecen ser fenómenos con 
mecanismos similares o, al menos, complementarios. 

Más allá, las temporalidades de la actuación y del archivo, superpuestas 
así en varias capas de significados que se responden e informan unas a 
otras, complejizan aún más las cuestiones anteriores. En efecto, las tem-
poralidades supuestamente diferidas entre el momento de la actuación y el 
momento del archivo se agrupan aquí en una misma unidad de tiempo y de 
lugar, superando la contradicción entre el tiempo efímero de la actuación y 
el objetivo de larga duración del archivo. Los espectáculos se convierten de 
inmediato en archivos, susceptibles de ser ulteriormente utilizados y pre-
sentados como tales en «campañas de divulgación». Asimismo, como seña-
la acertadamente Jacqueline Shea Murphy (2009: 49), esto «garantiza que 
la actuación contemporánea sea archivísticamente válida»,29 prefigurando 
cuestiones que se plantearán más tarde en el campo de las artes escénicas 
(teatro, danza) en Europa y Estados Unidos (Reason, 2003).

Así, el archivo de la actuación realizada en el presente sirve a la vez 
para compensar la ausencia de huellas del pasado y para constituir una 
documentación para el futuro. Paralelamente, la realización artística de 
prácticas coreográficas aparece en el discurso político como la concate-
nación de esos estratos temporales: consideradas como huellas del pasa-
do a las cuales se agregan valores de resistencia a la opresión colonial, 
las prácticas afrocubanas determinan también el presente y el futuro de 
la cubanidad. Las regulaciones de la actuación en términos de tiempo y 
espacio, necesarias para la adaptación de repertorios afrocubanos a la 
escena moderna, reflejaban otros tipos de organización y ordenamiento 
del cuerpo de la nación (Berry, 2010: 64). La maleabilidad del momento 
de la actuación, concebida como la manifestación de una expresión cul-
tural viva que, al mismo tiempo, debe archivarse, revela la aprehensión 
de una nueva temporalidad política instituida por los artistas en contexto 
revolucionario socialista. Al legitimar la creación de archivos y el archivo 
de la creación, se trata también de operar una manipulación política del 
tiempo. Al situar en un mismo plano el pasado y el presente mediante 
el archivo, se produce tanto la aniquilación de determinada historicidad 

28 El análisis de Gilles Tarabout (2003) en términos de «paso al arte» ha prefigurado 
la teorización de esta noción en términos de artificación por Shapiro (2004). 

29 El término utilizado por Murphy es el neologismo archivally. 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS306

–aun cuando surge de ella– como la creación de un nuevo punto de par-
tida cronológico. Al igual que el Ballet Nacional de Cuba (Vessely, 2008), 
el repertorio del Conjunto Folklórico se convierte en el soporte de una 
historia de la danza cubana vinculada a la Revolución (Berry, 2010: 68). 
En el caso del conjunto, la autoridad del archivo consagra el repertorio 
afrocubano a posteriori, en tanto clasifica la creación como patrimonio 
«por anticipado» (Puig, 2006: 110). 

El repertorio del conjunto puede considerarse entonces, en cierta me-
dida, como depositario de una forma de archivo consagrada como tal por 
los artistas y por el Estado cubano. Esto no aniquila, por el contrario, la 
dimensión performativa que se ejerce en los depósitos de archivos, vistos 
«más como un espacio de rememoración activa que como un simple depó-
sito de documentos» (Scott, 2002: 197). Más allá de la dialéctica entre el 
Estado, los archivos, los bailarines y las instituciones artísticas, ¿qué lugar 
ocupa el cuerpo en ese dispositivo?

CUERPO, MEMORIA Y TRANSMISIÓN

Después de haber analizado las dinámicas respectivas y, en ocasiones, 
concomitantes, de la realización artística y del archivo, que tienen lugar 
durante la creación del Conjunto Folklórico Nacional, en 1962, es el mo-
mento de examinar cómo las nociones de memoria y de archivo se mani-
fiestan, aun hoy, en y mediante el cuerpo de los bailarines, ya sea en Cuba 
o en las metrópolis occidentales.

Durante un taller organizado en Londres, dedicado al género afrocu-
bano del palo congo, en el que participé en agosto de 2015, el bailarín 
cubano Osbanis Tejeda y su partenaire, Anneta Kepka, presentaron un 
repertorio de pasos combinado con explicaciones ilustradas sobre su ori-
gen, vinculado con la trata de esclavos. Las notas tomadas al concluir el 
taller describen una escena especialmente evocadora de la institución de 
un cuerpo-archivo, que se convierte a la vez en portador de una historia 
y de una memoria que se reproduce y se transmite a otros cuerpos, ofre-
ciéndose como un espacio dinámico de rememoración.

 
Situados en varias filas, Osbanis nos pidió que extendiéramos los 
brazos de manera horizontal y que balanceáramos el busto de un 
lado a otro, manteniendo las rodillas flexionadas para poder infun-
dirle cierta flexibilidad al movimiento. Sin embargo, estimando 
que el grupo ejecutaba el movimiento de forma demasiado rígi-



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 307

da, comenzó a explicarnos de dónde provenía ese paso de baile. 
Explicó que en las bodegas de los barcos negreros, los esclavos, 
cuyos pies se encontraban encadenados, debían compensar la pér-
dida de equilibrio provocada por el balanceo del barco mediante 
amplios movimientos de los brazos. Nos pidió que repitiéramos el 
movimiento imaginándonos que estábamos en la bodega del bar-
co, luchando contra el balanceo y tratando de restablecer nuestro 
equilibrio. Agregó que los esclavos lograban ayudarse mutuamente 
sosteniéndose por los hombros. Nos pidió entonces que nos acer-
cásemos unos a otros para crear esa cadena de solidaridad huma-
na, recordándonos que las condiciones de vida hacinada en las 
bodegas obligaban a una gran proximidad corporal. Quizás aver-
gonzados por la incongruencia de la situación, estallaron algunas 
risas, sin embargo, cada uno se aferró con seriedad al hombro de 
su vecino, alentados por Osbanis a sentir cómo el cuerpo buscaba 
su equilibrio en respuesta al cabeceo del barco, al hacernos ba-
lancear primero de un lado y después del otro, de manera sincro-
nizada, al principio lentamente, luego cada vez más rápido, lo que 
por supuesto terminó dislocando la cadena humana. Más tarde, 
nos explicó también cómo ciertos pasos de baile provenían de los 
gestos que realizaban los esclavos en las plantaciones, como el que 
ilustra el uso del machete al cortar la caña de azúcar (notas de 
campo, 1º de agosto de 2015).

 
Por una parte, esta descripción ilustra la pedagogía del bailarín que 

intenta poner a los estudiantes «en situación», para que puedan experi-
mentar de manera cognitiva un determinado tipo de movimiento creado 
en función de un contexto espacio-sensorial específico. Por otra parte, 
también demuestra la difusión del modo didáctico resultante del proceso 
de globalización cultural que encontramos en otros casos de mediación de 
los llamados bailes tradicionales en las metrópolis occidentales.30 

La elección de hacer hincapié en la producción de un gesto de danza 
como derivado de la experiencia esclavista refleja las interacciones cultu-
rales procedentes del «Atlántico negro» (Gilroy, 1993). El bailarín ofrece 

30 Julien Raout (2009: 180-181) señala la manera en que, en las clases de danza 
africana impartidas actualmente en Europa, los profesores africanos se esfuerzan 
por vincular esa danza a su contexto «original», al relacionar el origen de los pasos 
con un modo de vida rural marcado por gestos de la vida cotidiana y del trabajo en 
el campo. 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS308

aquí una aprehensión dinámica de los procesos históricos, expresándose 
por y mediante el cuerpo. Ello resuena junto a otros enfoques teóricos 
que consideran las prácticas de la diáspora africana como portadoras 
de una memoria que las une a África. Yvonne Daniel escribe: «el cono-
cimiento de las danzas y músicas de los afrodescendientes se ha con-
servado en los antiguos archivos del cuerpo que danza» (Daniel, 2011: 
14). Aunque, como lo recuerda Taylor (2003: 20), «las danzas cambian 
a lo largo del tiempo, aun cuando generaciones de bailarines (e incluso 
bailarines individuales) juran que siguen siendo las mismas», se debe 
interrogar la noción de «cuerpo como archivo», teorizada en particular 
por André Lepecki, en relación con los procesos de «reconstitución» y 
de los cuestionamientos artísticos que de ello se derivan en el campo 
de la danza contemporánea (Lepecki, 2010). El cuerpo se convierte en 
archivo en tanto es portador y depositario de una forma de memoria 
que puede (re)activarse en el momento de la actuación. Al igual que la 
noción de repertorio propuesta por Taylor (2003), «el cuerpo como ar-
chivo reemplaza y reorienta las nociones de archivo lejos de un depósito 
documental y de una agencia burocrática dedicada a la (mala) gestión 
del “pasado”» (Lepecki, 2010: 34). En ello, el cuerpo deviene paradójica-
mente el vector móvil y precario de una forma de archivo con dinámicas 
específicas, cuya naturaleza performativa y transformativa se convierte 
en un elemento constitutivo por derecho propio (ídem). 

La movilidad y las capacidades performativas y transformativas del 
cuerpo en movimiento tensan lo inmaterial y lo encarnado, y las nocio-
nes de cuerpo-archivo y cuerpo-memoria desarrolladas aquí van más allá 
del esencialismo contenido en la noción bourdieusiana de habitus corpo-
ral (Foster, 2009: 7). Como un archivo viviente, el cuerpo es vehículo de 
emociones y sensaciones que remiten tanto a una relación personal en el 
pasado como a cierta memoria colectiva (Halloy, 2015). En ese sentido, la 
aprehensión del pasado por parte del cuerpo del bailarín converge con las 
preocupaciones de los etnomusicólogos sobre que, al igual que la danza, la 
música permite explorar «las formas en que los ecos y legados del pasado 
pueden todavía entenderse en el presente y considerar en qué medida las 
prácticas musicales del presente se moldean no solo mediante la expe-
riencia pasada, sino también mediante las ideas, sensaciones y creencias 
sobre el pasado» (Bithell, 2006: 4). 

Los valores entremezclados del cuerpo-memoria y del cuerpo-archivo se 
reinyectan así, implícitamente, en los discursos relacionados con la ense-
ñanza de los bailes afrocubanos en Europa, como lo sugiere el ejemplo de 



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 309

esta sección, que atestigua «la circulación transnacional de la memoria» 
(Rothberg, 2013: 40). Así, a la inversa del punto de vista de David Vau-
ghan, según el cual «la verdadera naturaleza de la danza hace que quienes 
la practican se sientan más interesados por el presente y el futuro que por 
el pasado»31 (Vaughan, 1984: 61), la observación de diferentes contextos 
de actuación y las entrevistas realizadas a bailarines cubanos muestran, 
por el contrario, la importancia de la evocación del pasado mediante sus 
cuerpos en el momento presente de la actuación, para seguir transmitien-
do esa memoria a las generaciones futuras. Eso me dice, por ejemplo, un 
joven rumbero que conocí en La Habana, en marzo de 2016: «Cuando bai-
lo, no solamente me expreso a mí mismo, sino también la historia de mis 
ancestros».32 Los bailes afrocubanos comparten, así, ciertos rasgos propios 
de otras prácticas coreográficas populares «en las que el pasado se percibe 
como algo de una importancia capital» (Buckland, 2001: 1). 

Esa percepción subjetiva del cuerpo como capaz de transmitir una his-
toria proveniente del pasado compite no solo con la valorización del texto, 
del documento escrito, tal y como se santifica en los archivos33 (Buckland, 
2001: 13), sino que también indica que «lo que está escrito sobre el cuerpo 
o en su interior, y que luego se percibe en las prácticas “encarnadas”, ayuda 
a fortalecer y extender los vínculos del archivo con los lugares de memoria» 
(Bernstein, 2007: 8). Efectivamente, según la narración de Osbanis, las 
experiencias cognitivas y la percepción corporal del esclavo en la bodega 
del barco y en la plantación no solo se habrían transformado en pasos de 
baile, sino que también habrían perdurado hasta ser transmitidas a una 
audiencia londinense cosmopolita, por el hecho de que este repertorio ha 
sobrevivido durante varios siglos a través del cuerpo de los bailarines cu-
banos. El hecho de que el significado de este o aquel movimiento sea o no 
reimaginado más tarde es irrelevante, lo que se destaca aquí es la forma 
en que el cuerpo del bailarín se convierte, mediante el discurso, la práctica 
y la actuación, en uno de esos «lugares de memoria [que] solo viven de su 
aptitud para la metamorfosis» (Nora, [1984] 1997: 38) o, incluso, en un 

31 Cabe precisar, no obstante, que este autor inicia un debate sobre la noción de 
archivo en la obra de Merce Cunningham. 

32 Entrevista. La Habana, 19 de marzo de 2016. 
33 Sin embargo, como muestra Theresa J. Buckland en su estudio de prácticas dan-

císticas en el Reino Unido, la transmisión mediante la práctica física de la danza 
puede ser, por el contrario, valorizada en detrimento del texto escrito, considerado 
«accesible para todos» (2001: 13).  



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS310

«nudo de memoria»34 (Rothberg, 2010: 7). Según la propuesta teórica de 
Michael Rothberg, se trata, además, de interpretar una «memoria multidi-
reccional», en la medida en que «tales procesos de reconstrucción siempre 
implican desplazamientos temporales y espaciales y, con ello, nuevas capas 
y constelaciones del tiempo y del espacio» (2013: 43).

La manera en que el bailarín utiliza aquí su propio cuerpo y el cuerpo 
de sus estudiantes como un posible receptáculo de una historia de varios 
siglos de antigüedad puede ciertamente leerse como «una “voluntad de 
archivar” específicamente coreográfica» (Lepecki, 2010: 29). La intención 
del artista es lo que prolonga innegablemente «el significado y el campo 
de los archivos» (Bernstein, 2007: 9), haciendo del cuerpo del bailarían, 
posiblemente, un archivo en ciernes. En ese sentido, si el concepto de 
pos-archivo podía ser aplicado a las grabaciones audiovisuales del Con-
junto Folklórico Nacional, debido a su inscripción en un soporte material 
y a su relativa estabilidad, la noción de archivo en ciernes permite reflejar 
mejor las dinámicas performativas e intencionales que atraviesan y son 
producidas por el cuerpo del bailarín. Al hacer que un grupo cosmopolita, 
reunido en una capital europea, sienta las condiciones de la travesía de 
los esclavos africanos transportados en barco, a través de su cuerpo, tanto 
mediante las palabras como por la experiencia física y cognitiva, Osbanis 
Tejeda también transmite un discurso poscolonial que pretende hacer del 
cuerpo negro un instrumento de resistencia a la opresión, «utilizando re-
cursos del cuerpo para reimplantarse en el espacio» (Kabir, 2013: 73),35 

34  Inspirándose en la noción de «lugares de memoria», propuesta por Pierre Nora, Mi-
chael Rothberg teoriza una variación en términos de «nudos de memoria», que nos 
parece interesante destacar en relación con el cuerpo de los bailarines: «Un proyecto 
orientado en torno a los nudos de memoria, por otra parte, no hace suposiciones so-
bre el contenido de las comunidades o sus memorias. Más bien sugiere que “anuda-
dos” en todos los lugares y actos de memoria hay redes rizomáticas de temporalidad y 
referencia cultural que superan los intentos de territorialización (ya sea a nivel local 
o nacional) y de reducción identitaria. Las actuaciones de la memoria bien pueden 
tener efectos territorializadores o formadores de identidad, pero esos efectos siempre 
serán contingentes y abiertos a la resignificación» (Rothberg, 2010: 7).

35  De esta manera, el cuerpo del bailarín aparece no solo como capaz de relatar una 
historia particular, sino que también revela estigmas sociopolíticos. En relación 
con el contexto cubano, el cuerpo de la «mulata» ha sido analizado como soporte 
de una historia estereotipada de la mujer cubana, caribeña, mestiza y negra, mar-
cada por estereotipos de género y raza, reproducidos en el ámbito de la danza, ya 
sea en las actuaciones de rumba guaguancó o en los espectáculos de revistas para 
turistas, como Tropicana (véase Blanco Borelli, 2015; Ruf, 1997; Daniel, 1991).



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 311

conjurando así el desplazamiento traumático de la trata esclavista. Al des-
plazar y transmitir esa memoria traumática a otros cuerpos que pueden, 
a priori, no estar directamente afectados por los aspectos somáticos re-
lacionados con la génesis de esos bailes en Cuba, se opera un desplaza-
miento de sentido que entremezcla de una manera renovada el cuerpo, el 
archivo y la actuación. El cuerpo del bailarín, concebido como un archivo 
en ciernes, garantiza cierta capacidad de agency y de empowerment al 
sujeto poscolonial, donde ya no se trata de reproducir inconscientemente 
un gesto heredado del pasado, sino, por el contrario, de hacer de ello, de 
manera consciente, un manifiesto para el futuro.

CONCLUSIÓN

Este texto ha relacionado diferentes tipos de archivos sobre las danzas 
cubanas: los archivos «clásicos» conservados en bibliotecas y centros de 
documentación habaneros, producidos bajo el Gobierno revolucionario; 
los pos-archivos de grabaciones audiovisuales realizadas por el Conjunto 
Folklórico Nacional, creado en 1962; el cuerpo del bailarín como potencial 
archivo en ciernes. Esas diferentes percepciones del archivo, vinculadas 
con la actuación dancística, han contribuido a mostrar cómo se crea un 
«espacio performativo de la memoria», que revela «un conjunto de sincro-
nías y asincronismos, simetrías y asimetrías, resonancias y relaciones, a 
través del tiempo y del espacio» (Saltzman, 2013: 38). 

Ya sea en Cuba o en el extranjero, se ha inventado y explotado una na-
rración genealógica de la danza y la música cubanas, tanto por parte de los 
artistas o los profesores de danza como por las políticas culturales cuba-
nas y los archivos nacionales. Al unir los diferentes géneros músico-coreo-
gráficos en una progresión lineal, el danzón es visto como el ancestro de la 
salsa, pasando por la rumba y los bailes afrocubanos. Se encarna así para 
el espectador, el turista o el aprendiz de salsa, una puesta en acción y en 
movimiento de una historia reveladora de dinámicas sociales locales y glo-
balizadas, donde la danza actúa tanto como recurso cultural e histórico de 
la identidad cubana que como recurso económico, vinculado al desarrollo 
del turismo a partir de los años noventa. Las tensiones inducidas por la 
yuxtaposición del momento de la realización artística y del archivo, lleva-
da a cabo por el Conjunto Folklórico Nacional, muestran cómo el dominio 
de las temporalidades diferenciadas del archivo y de la actuación se reve-
laba como una cuestión política y artística esencial para los artistas que 
trabajaban en el centro del proceso y, más allá, del contexto de construc-



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS312

ción socialista de la época. Con la dialéctica archivo-memoria-patrimo-
nio / cuerpo-danza-creación, también se esbozan, en definitiva, políticas 
poscoloniales de afecto y de trauma, mediante el cuerpo de los bailarines 
cubanos. Las cuestiones ligadas a la realización artística y el archivo de 
prácticas coreográficas populares, evocadas aquí a través del prisma de 
un contexto político particular, revelan procesos relacionados cuyas diná-
micas confluyen, prefigurando debates patrimoniales contemporáneos.36 

Si la confrontación de la noción de archivo con las artes escénicas ha 
permitido transmitir la inserción de las temporalidades y de las perfor-
matividades inherentes al gesto archivístico, artístico y coreográfico, ello 
también ha complejizado en gran medida y desdibujado las oposiciones 
binarias del tipo oral/escrito, efímero/duradero, inmaterial/material. Me-
diante la práctica de las danzas cubanas analizadas, el cuerpo del bailarín 
aparece ciertamente como un soporte de memoria y rememoración, pero 
también como un palimpsesto, que puede reactivarse según modalidades 
intencionales precisas, considerando que este «conserva y transforma las 
coreografías de sentido» (Taylor, 2003: 20), manteniendo implícitamente 
las huellas de un cierto pasado, aunque siempre destinado a recibir nuevos 
significados. En consecuencia, el cuerpo del bailarín es considerado como 
un archivo en ciernes, ya que proporciona al tiempo presente de la actua-
ción tanto una visión del pasado como una proyección hacia el futuro. 

BIBLIOGRAFÍA

ACOSTA, LEONARDO (2004): Otra visión de la música popular cubana. Edi-
torial Letras Cubanas, La Habana.

ARGYRIADIS, KALI (2005): «Les batá deux fois sacrés. La construction de la 
tradition musicale et chorégraphique afro-cubaine», Civilisations 53 
(1-2), pp. 45-74.

BERNSTEIN, CAROL L. (2007): «Beyond the Archive: Cultural Memory in 
Dance and Theater», Journal of Research Practice 3 (2), pp. 1-14. 

BERRY, MAYA J. (2010): «From “Ritual” to “Repertory”: Dancing to the Time 
of the Nation», Afro-Hispanic Review 29 (1), pp. 55-76.

BITHELL, CAROLINE (2006): «The Past in Music: Introduction», Ethnomusi-
cology Forum 15 (1), pp. 3-16.

36 Sobre este tema, véanse los conceptos de patrimonio cultural inmaterial y «tesoro 
humano vivo», desarrollados por la Unesco: https://ich.unesco.org/es/tesoros-hu 
manos-vivos.



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 313

BLANCO BORELLI, MELISSA (2015): She is Cuba: A Genealogy of the Mulata 
Body. Oxford University Press.

BUCKLAND, THERESA JILL (2001): «Dance, Authenticity and Cultural Me-
mory: The Politics of Embodiment», Yearbook for Traditional Music 
33, pp. 1-16.

CASANELLA CUÉ, LILIANA (2014): Música popular bailable cubana. Editorial 
de Ciencias Sociales, La Habana.

DANIEL, YVONNE (1991): «Changing Values in Cuban Rumba, a Lower Class 
Black Dance Appropriated by the Cuban Revolution», Dance Research 
Journal 23 (2), pp. 1-10.

 (2011): Caribbean and Atlantic Diaspora Dance. Igniting 
Citizenship. University of Illinois Press.

DJEBBARI, ELINA (2013): «Le Ballet National du Mali: créer un patrimoine, 
construire une nation. Enjeux politiques, sociologiques et esthétiques 
d’un genre musico-chorégraphique, de l’indépendance du pays à au-
jourd’hui», thèse de doctorat, École des hautes études en sciences 
sociales.

FOSTER, SUSAN LEIGH (2009): «Worlding Dance – An Introduction», Foster, 
Susan L. (ed.): Worldling Dance, Palgrave MacMillan, London, pp. 
1-14.

FRANCO, SUSANNE (2015): «Reenacting Heritage at Bomas of Kenya: Dancing 
the Postcolony», Dance Research Journal 47 (2), pp. 3-22.

GILROY, PAUL (1993): The Black Atlantic: Modernity and Double Conscious-
ness. Harvard University Press, Cambridge.

GUINARD, PAULINE (2015): «L’art public à Johannesburg (Afrique du Sud): 
facteur de développement urbain et patrimoine en devenir?», Givre, 
Olivier et Madina Regnault (dir.): Patrimonialisations croisées. Jeux 
d’échelles et enjeux de développement, Presses universitaires de 
Lyon, pp. 215-237. 

HALLOY, ARNAUD (2015): Divinités incarnées. L’apprentissage de la posses-
sion dans un culte afro-brésilien. Editions Pétra, Paris. 

HEINICH, NATHALIE ET ROBERTA SHAPIRO, dir. (2012): De l’artification: en-
quêtes sur le passage à l’art. Éditions de l’École des hautes études en 
sciences sociales, Paris.

KABIR, ANANYA JAHANARA (2013): «Affect, body, place. Trauma theory in the 
world», Buelens, Gert, Samuel Durrant y Robert Eaglestone (eds.): The 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS314

Future of Trauma Theory. Contemporary Literary and Cultural Criti-
cism, Routledge, London / New York, pp. 63-75.

LEPECKI, ANDRÉ (2010): «The Body as Archive: Will to Re-Enact and the 
Afterlives of Dances», Dance Research Journal 42 (2), pp. 28-48.

MALCOMSON, HETTIE (2011): «The “Routes” and “Roots” of “Danzón”: a Cri-
tique of the History of a Genre», Popular Music 30 (2), pp. 263-278.

MANUEL, PETER (1987): «Marxism, Nationalism and Popular Music in 
Revolutionary Cuba», Popular Music 6 (2), pp. 161-178.

MOORE, ROBIN (2001): «¿Revolución con pachanga? Dance Music in So-
cialist Cuba», Canadian Journal of Latin American and Caribbean 
Studies / Revue canadienne des études latino-américaines et caraïbes 
26 (52), pp. 151-177.

MORENO FRAGINALS, MANUEL (1966): «La historia como arma», Casa de las 
Américas 40, pp. 20-28.

MURPHY, JACQUELINE SHEA (2009): «Mobilizing (in) the Archive: Santee 
Smith’s Kaha:wi», Foster, Susan L. (ed.): Worldling Dance, Palgrave 
MacMillan, London, pp. 32-52. 

NORA, PIERRE ([1984] 1997): «Entre histoire et mémoire», Les Lieux de 
mémoire, tome 1, Gallimard, Paris, pp. 23-42.

OROVIO, HELIO (1981): Diccionario de la música cubana. Editorial Letras 
Cubanas, La Habana.

PUIG, NICOLAS (2006): «“Shi filastini, quelque chose de palestinien”. Mu-
siques et musiciens palestiniens au Liban: territoires, scénographies 
et identités», Tumultes 2 (27), pp. 109-134.

RAOUT, JULIEN (2009): «Au rythme du tourisme. Le monde transnational 
de la percussion guinéenne», Cahiers d’études africaines 193-194, pp. 
175-202.

REASON, MATTHEW (2003): «Archive or Memory? The Detritus of Live Per-
formance», New Theatre Quarterly 19 (1), pp. 82-89.

ROTHBERG, MICHAEL (2010): «Introduction: Between Memory and Memory: 
From Lieux de mémoire to Noeuds de mémoire», Yale French Studies 
118-119, pp. 3-12.

 (2013): «Multidirectional Memory and the Implicated 
Subject: On Sebald and Kentridge», Plate, Liedeke and Anneke Sme-
lik (eds.): Performing Memory in Art and Popular Culture, Routledge, 
London / New York, pp. 39-58.



CAPÍTULO V. APROXIMACIONES TEÓRICAS Y METODOLÓGICAS | 315

RUF, ELIZABETH (1997): «¡Qué linda es Cuba!: Issues of Gender, Color, and 
Nationalism in Cuba’s Tropicana Nightclub», TDR 41 (1), pp. 86-105.

SALTZMAN, LISA (2013): «Life or Theater, Diary or Drama: On the Perfor-
mance of Memory in the Visual Arts», Plate, Liedeke and Anneke 
Smelik (eds.): Performing Memory in Art and Popular Culture, Rout-
ledge, London / New York, pp. 25-38. 

SANTIAGO, JORGE P. (2016): «Musiciens et orchestres de gafieira, déposi-
taires de mémoires et archives vivantes», Aterianus-Owanga, Alice 
et Jorge P. Santiago (dir.): Aux sons des mémoires: musiques, archives 
et terrain, Presses Universitaires de Lyon, pp. 54-68.

SCOTT, REBECCA J. (2002): «The Provincial Archive as a Place of Memory: 
confronting Oral and Written Sources on the Role of Former Slaves 
in the Cuban War of Independence (1895-98)», New West Indian 
Guide / Nieuwe West-Indische Gids 76, pp. 191-209.

SHAPIRO, ROBERTA (2004): «Qu’est-ce que l’artification?», communication 
au XVIIe congrès de l’Association internationale des sociologues de 
langue française, Tours.

TARABOUT, GILLES (2003): «Passage à l’art. L’adaptation d’un culte sud-in-
dien au patronage artistique», Escande, Yolaine et Jean-Marie 
Schaeffer (dir.): L’Esthétique: Europe, Chine et ailleurs, Éditions You-
Feng, Paris, pp. 37-60.

TAYLOR, DIANA (2003): The Archive and the Repertoire: Performing Cultural 
Memory in the Americas. Duke University Press, Durham.

VAUGHAN, DAVID (1984): «Archives of the Dance: Building an Archive: Mer-
ce Cunningham Dance Company», The Journal of the Society for 
Dance Research 2 (1), pp. 61-67.

VESSELY, PAULINE (2008): «De la propagande révolutionnaire cubaine. Le 
Ballet National de Cuba au cœur des idéaux castristes», Sociologie de 
l’Art 11-12, pp. 243-280.



316 | 

[EPÍLOGO]  
ELOGIO DE NUESTRA ANTROPOLOGÍA

Rodrigo Espina Prieto1 

I

Me apropio sin reservas del título «Elogio de la antropología», dado para 
su publicación a la lección que Lévi-Strauss (1976) impartió el 5 de enero 
de 1960 en el Collège de France, al hacerse cargo de la cátedra de Antro-
pología Social, para referirme a la antropología desarrollada en Cuba por 
los propios cubanos. 

La antropología2 en Cuba es una ciencia muy curiosa. Curiosa en un 
doble sentido: curiosa como inquisidora, indagadora, investigadora, in-
discreta, fisgadora, escudriñadora, preguntona, averiguadora; y curiosa 
también en el sentido de «curiosidad»: rareza, novedad y, quizás, también 
como expectativa.3

1 Esta es una versión ampliada y anotada del «Elogio del premiado», leído por el 
autor en el acto de entrega del Premio Nacional de Investigación Cultural al an-
tropólogo Jesús Guanche, en 2013. Luego se presentó como ponencia en el Taller 
«Antropología Social y Cultural Comparada (Francia, México, Cuba). Historia, 
Implicaciones Sociales, Métodos», que reunió a especialistas del Instituto Cubano 
de Antropología, el Instituto Cubano de Investigación Cultural Juan Marinello, el 
Institut de recherche pour le développement (IRD, Francia) y, de México, la Es-
cuela Nacional de Antropología e Historia (ENAH), el Centro de Investigaciones y 
Estudios Superiores en Antropología Social (Ciesas) y El Colegio de Jalisco, entre 
el 14 y el 25 de abril de 2014. El taller fue la génesis del dosier «Historia compa-
rada de antropologías nacionales», publicado en la revista Perfiles de la Cultura 
Cubana, del ICIC Juan Marinello (véase Núñez, Argyriadis y Gobin, 2015).

2 En este trabajo, la palabra antropología hará referencia, fundamentalmente, a la 
antropología sociocultural, aunque en algunos momentos podrá aludir a la antro-
pología como supradisciplina o a uno de sus campos particulares constitutivos. 
Debe advertirse, además, que las evidencias presentadas aquí están argumenta-
das, en su mayoría, en la introducción y en los artículos que lo preceden en esta 
compilación. 

3 Para comprender esta sinonimia, véase Sainz de Robles, 2014.



[EPÍLOGO] | 317

Digo esto porque la antropología es una disciplina científica que no tie-
ne estudios completos de carrera en nuestro país, o sea, no se forman 
antropólogos en las universidades cubanas; sin embargo, existe un gru-
po –¿grande?, ¿reducido?– de individuos que son reconocidos como tales, 
en algunas de sus subdisciplinas internas, según la teoría de los cuatro 
campos (Boas, 1940) –o de los cinco, según la práctica nacional–, a sa-
ber: antropología física o biológica, antropología sociocultural –solución 
salomónica a la inversa, une en vez de dividir– antropología lingüística, 
arqueología y etnología.4 Estos individuos reconocidos como antropólogos 
por la academia son graduados de otras diferentes especialidades –histo-
ria, filosofía, sociología, filología, estudios socioculturales, biología, peda-
gogía, historia del arte, derecho…–, lo que podría implicar una debilidad 
de nuestra antropología, pero, en la sinergia que se establece entre dichas 
diversas disciplinas, se convierte en una fortaleza y, con esfuerzos indivi-
duales y colectivos, enriquece la antropología cubana. 

Paulatinamente, la asignatura de Antropología ha ido apareciendo en 
diversas carreras, como Filosofía, Sociología, Estudios Socioculturales, 
Psicología e Historia, en las facultades de ciencias sociales y humanísticas 
de todas las universidades del país.5 Más tarde, lo hace en la carrera de 
Preservación y Gestión del Patrimonio Histórico-Cultural –que se imparte 
en el Colegio Universitario de San Gerónimo, de la Habana Vieja–, o en la 
Universidad de las Artes (ISA).

Se imparten en Cuba maestrías, diplomados, cursos libres y de posgrado, 
por profesores cubanos y extranjeros. Entre estos numerosos cursos, quizás 
los más importantes hayan sido las tres ediciones de la Maestría en Antro-
pología, dirigidas por la doctora Rosa María de Lahaye, de la Facultad de Fi-
losofía, Historia y Sociología de la Universidad de La Habana (UH), desde el 
año 1996 hasta el 2005, con noventa y dos egresados, y las cuatro ediciones 
del Diplomado en Etnología (1998-2004), impartidas por la Fundación Fer-
nando Ortiz y gestionadas a través del Centro Nacional de Superación para 
la Cultura, que tuvo como coordinadores a los doctores Jesús Guanche, en 
las tres primeras ediciones, y José A. Matos, en la última.

4 Varios antropólogos cubanos, entre ellos Miguel Barnet, incluyen la etnología 
como uno de los campos constitutivos de la antropología (comunicación personal). 

5 Aspectos relacionados con la enseñanza de la antropología en las universidades 
cubanas aparecen, en esta compilación, en Muñoz y Dávalos (Universidad de La 
Habana), Valdés Acosta (Universidad Central de Las Villas) y Espronceda (Uni-
versidad de Oriente).



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS318

Otras instituciones docentes, aparentemente alejadas de los saberes de 
la antropología, la reclaman como parte de sus currículos, y despierta vivo 
interés entre sus alumnos. Por ejemplo, la Escuela Nacional del Partido Co-
munista de Cuba, la Ñico López, como la conocemos, incluyó durante tres 
cursos la asignatura de Antropología –impartida por investigadores del Ins-
tituto de Antropología– en su Licenciatura en Ciencias Sociales. También la 
incluyen diferentes seminarios teológicos de iglesias cristianas en el país.6 

Existen y se abren centros, cátedras, instituciones científicas dedica-
das total o parcialmente a la investigación antropológica, que desarrollan 
talleres, eventos, cursos.7 Debe recordarse, además, que la primera ins-
titución científica de las ciencias sociales creada por la Revolución fue, 
precisamente, el Instituto de Etnología y Folklore.8 

Fue un antropólogo –etnólogo–, miembro de ese instituto de la Acade-
mia de Ciencias de Cuba (ACC), el primer cubano que recibió el título 
de candidato a doctor en ciencias en una institución de investigación de 
la entonces Academia de Ciencias soviética.9 Hoy se defienden doctora-
dos desde perspectivas antropológicas en los tribunales de las diferentes 

6 Parte de esta información la aportó Beatriz Drake Tapia, investigadora del ICIC 
Juan Marinello y profesora del Seminario Teológico Bautista de La Habana Rafael 
A. Ocaña.

7 Aunque los inicios de la antropología en Cuba pueden remontarse a finales del 
siglo XVIII –pueden encontrarse, en particular, en las publicaciones de la Socie-
dad Económica de Amigos del País, creada en 1793–, y que su institucionaliza-
ción puede precisarse con la fundación de la Sociedad Antropológica de la Isla de 
Cuba (1877), nos referimos en estas líneas, principalmente, al periodo posterior al 
triunfo de la Revolución y, en particular, a los años noventa y la década posterior. 
El listado de cátedras, grupos, centros, instituciones científicas que se han incor-
porado en los últimos años no cabría en esta nota. 

8 Por la ley 994 del 19 de diciembre de 1961, firmada por Osvaldo Dorticós Torrado, 
como presidente, Fidel Castro Ruz, como primer ministro y Armando Hart Dáva-
los, como ministro de Educación. Inicialmente adscrito al Consejo Nacional de 
Cultura, se incorporó de inmediato a la naciente ACC. Fue dirigido desde su fun-
dación por el antropólogo y musicólogo Argeliers León (véase Carrazana y Núñez, 
en esta compilación).

9  Se trata de Rafael Leovigildo López Valdés, quien fuera fundador del Instituto de 
Etnología y Folklore y de la ACC. Obtuvo el título de doctor en Ciencias Históricas 
en 1968, en el Instituto de Etnografía Miklujo-Maklai de la Academia de Ciencias 
de la URSS (fotocopias de los documentos acreditativos obran en poder del autor 
de este trabajo). Residente en Puerto Rico en las últimas décadas, conocimos su 
lamentable deceso estando este libro en proceso editorial. 



[EPÍLOGO] | 319

ciencias sociales que poseen programas de formación a ese nivel, cuyos 
titulados agregan, en sus pies de firma, «mención» en antropología o ar-
queología, según el caso. 

Los antropólogos son reconocidos con los dos premios nacionales en 
las ciencias sociales que existen en Cuba, otorgados por el Ministerio de 
Cultura: el Premio Nacional de Investigación Cultural –recibido en 2013 
por el antropólogo Juan Jesús Guanche Pérez–10 y el Premio Nacional de 
Ciencias Sociales y Humanísticas, obtenido en 2018 por el doctor Sergio 
Osmundo Valdés Bernal, lingüista, filólogo, con una obra ampliamente 
reconocida en antropología lingüística.

Gana la antropología, también, premios de la ACC. En este sentido ha-
bría que mencionar, en primer lugar, el Atlas etnográfico de Cuba, magna 
obra de las ciencias sociales cubanas, en la que participaron una gran 
cantidad de investigadores de diversas disciplinas y de varios centros de 
investigación del país, así como un gran número de colaboradores, que 
fuera Premio Nacional de la ACC y Premio Especial de la ministra de 
Ciencia, Tecnología y Medio Ambiente (Citma), en 1997. Como quedó de-
mostrado en el III Taller sobre la formación del antropólogo en Cuba –de-
sarrollado en el Instituto Juan Marinello, sobre él se vuelve más adelante 
en este «Elogio»–, el atlas permitió un gran avance a la ciencia antropoló-
gica cubana y propició la formación y desarrollo de especialistas a lo largo 
y ancho de toda la Isla. 

Pero no es el único reconocimiento obtenido. En el año 2011, las cien-
cias antropológicas obtuvieron cuatro premios nacionales de la ACC, todos 
de una misma institución: el Instituto Cubano de Antropología. Fueron 
premiados los libros Las relaciones raciales en Cuba. Estudios contempo-
ráneos, de Niurka Núñez González et al., Los marginales de las Alturas 
del Mirador. Un estudio de caso, de Pablo Rodríguez Ruiz, El cacao y el 
chocolate en Cuba, de Niurka Núñez González et al. y Las comunidades 
aborígenes en la historia de Cuba, de Enrique Alonso Alonso et al.11 

Se publican libros –escasos aún– dedicados a los resultados de las in-
vestigaciones antropológicas del patio. Es una de las pocas disciplinas 
de las ciencias sociales que posee dos revistas: Catauro –publicada por 

10 Como ya se dijo, este escrito se deriva del «Elogio del premiado», leído por el autor 
en el acto de entrega del premio. 

11 También se han recibido diplomas de resultado destacado a nivel de organismos, 
en este caso del Citma. Pero es imposible recoger aquí todos los premios obtenidos 
por la antropología.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS320

la Fundación Fernando Ortiz, institución dedicada a las diferentes sub-
disciplinas de la antropología y que, a su vez, es también una editorial 
antropológica– y Batey, publicada en línea por el grupo canario-cubano de 
investigaciones antropológicas del Centro Universitario Municipal de Con-
tramaestre, en Santiago de Cuba. Incluso revistas de otras especialidades 
le dedican números monográficos a la antropología, lo que no sucede con 
otras ciencias.12 Pero habría que decir que, desde los inicios de la institu-
cionalización de la antropología en Cuba, en todas las etapas de la historia 
del país han existido publicaciones seriadas que han incluido trabajos de 
carácter antropológico.13

En 2014 se publicó por la Editorial Universitaria Félix Varela, de la UH, 
la enciclopedia Mil preguntas mil respuestas, en cuatro tomos, dedicados 
a las temáticas «Universo», «Vida», «Invenciones» y «Sociedad», respecti-
vamente. En el último, se dedica una sección, precisamente, a la antro-
pología –incluyendo saberes arqueológicos– y otra a la lingüística; en el 
segundo, «La vida del ser humano y su cuerpo» trata de la antropología 
biológica. Esto implica un reconocimiento a la disciplina en general.14

Convoca la antropología a varios eventos de prestigio nacional e interna-
cional, como son las conferencias bienales del Instituto Cubano de Antro-
pología (desde 1992); los talleres anuales de la Casa de África de la Oficina 
del Historiador de La Habana; los de la Casa del Caribe y del Centro Cul-
tural Africano Fernando Ortiz, ambos de Santiago de Cuba; Anthropos, de 
la Cátedra de Antropología de la Facultad de Biología de la UH, así como 
los variados talleres que realiza el ICIC Juan Marinello desde 2011.

Una curiosidad dentro de otra. En la encuesta que realizó la revista Bo-
hemia por el fin del siglo XX, entre la comunidad académica, acerca de los 
científicos más destacados en Cuba en dicho periodo, quien obtuvo la mayor 
cantidad de votos –lógicamente– fue Carlos J. Finlay; el segundo, Fernando 
Ortiz. Pero resulta –y el argumento es de la propia Bohemia– que la obra 
científica por la que Finlay es reconocido fue desarrollada en la centuria 
anterior, mientras que la de Ortiz abarca toda la primera mitad del XX. En 

12 Por solo citar una: la revista internacional Marx Ahora, dirigida por la doctora 
Isabel Monal, dedicó su número 32 de 2011 íntegramente a la antropología. Puede 
verse también el número 18, ya citado en la primera nota, de la revista Perfiles de 
la Cultura Cubana, del ICIC Juan Marinello.

13 Varios artículos de esta compilación se dedican al estudio de algunas de estas 
revistas, una lista exhaustiva sería demasiado larga para estas notas. 

14 La enciclopedia también obtuvo, en el año 2016, uno de los premios nacionales 
otorgados por la ACC.



[EPÍLOGO] | 321

consecuencia, el científico cubano más importante del pasado siglo es un 
antropólogo, jurista, sociólogo, lingüista, en fin, sabio, polígrafo. Pocas na-
ciones podrían decir lo mismo. Miguel Barnet especifica: Ortiz fue «el más 
útil de los cubanos de este siglo en el terreno de la cultura y de las cien-
cias sociales» (2000: 47). Como colofón, el 16 de julio de 2019, aniversario 
138 del natalicio de don Fernando, fue declarado el conjunto de su obra 
Patrimonio Cultural de la Nación Cubana. ¿Es todo esto relevante? Para 
los antropólogos lo es, y habla mucho de la importancia de esta ciencia en 
Cuba. Para bien y para mal. Muchas razones pudieran apuntarse para este 
resultado; pero, por ahora, solo apuntamos los hechos. 

En relación con los estudiantes y profesionales, de las ciencias sociales 
o no, con los centros de investigación, con los proyectos comunitarios –tan 
en boga y tan necesarios hoy en nuestro país–, con el ciudadano común: 
existe en todos ellos una alta demanda de los saberes antropológicos, de 
forma tal que podría decirse que la carrera de Antropología, y la puesta 
en práctica de los saberes desarrollados por esta ciencia, en cualquiera de 
sus campos –y mejor aún si lo hacen en total sinergia–, constituyen un 
reclamo y una necesidad social. 

Podríamos recordar también que en los salones del Instituto Marinello, 
durante la realización del II Taller sobre enseñanza de la antropología, 
la reputada científica social cubana –socióloga por más señas– Mayra P. 
Espina Prieto declaró que la antropología es la ciencia [social] del siglo XXI. 

Pudiera decirse, entonces, que la antropología en Cuba es una ciencia 
cimarrona y, como tal, perseverante, subsistente, retadora. La antropolo-
gía insular, cuyos saberes y actuaciones han contribuido a la consolida-
ción y acendramiento de nuestro etnos-nación, emplea como estrategia 
de sobrevivencia el cimarronaje y su condición de necesidad sentida, de 
constituir un reclamo en la sociedad cubana. 

II

Comenzando en junio de 2011, el Instituto Juan Marinello desarrolló tres 
talleres, con la intención de discutir los problemas de la enseñanza-apren-
dizaje de la antropología y brindar un panorama general sobre la temática, 
tanto de carácter histórico como actual. 

Inició el primer taller el doctor Armando Rangel Rivero, quien disertó, 
desde la perspectiva histórica, sobre la enseñanza de la antropología en 
Cuba y el interés que siempre hubo en el país, desde el siglo XIX, en la an-
tropología física o biológica. 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS322

El doctor Antonio Martínez Fuentes15 informó sobre la introducción de 
los saberes antropológicos en la Facultad de Biología de la UH, y trazó el 
recorrido –la parábola más bien– de la asignatura de Antropología y de la 
propia especialidad en dicha facultad. 

La doctora Lázara Menéndez Vázquez expuso la manera clandestina,16 
según su criterio, en que se logró el anclaje de la disciplina antropológica 
dentro del contexto de la enseñanza de la historia del arte en la Facultad 
de Artes y Letras de la UH: en 1968 se creó la asignatura Culturas Negras 
en Cuba, que impartía Argeliers León, y que después se llamó Estudios 
Afrocubanos y, actualmente, Estudios Caribeños.

Los profesores Teresita Muñoz Gutiérrez y Roberto Dávalos Domínguez, 
de la Facultad de Filosofía e Historia de la UH, informaron sobre el pro-
ceso de introducción de la asignatura Antropología en dicha facultad y en 
otras carreras de la UH y del país.17 

La doctora Rosa María de Lahaye Guerra, de la misma facultad, expuso 
sus experiencias en la coordinación de las tres ediciones de la Maestría 
en Antropología18 y en las gestiones –infructuosas, por diferentes motivos– 
para la creación de la carrera y del tribunal de doctorado en la especiali-
dad. Lahaye explicó que la solución a la ausencia de este último seguiría 
siendo discutir las tesis de nuestro perfil en los tribunales de otras ciencias 
sociales –en particular, en el de Ciencias Históricas–, añadiendo en los 
títulos de doctor la frase «Mención en Antropología». Nunca oficializada, 
esta práctica cimarrona, como ya se dijo, se utiliza por los antropólogos en 
sus firmas, tras aprobar sus doctorados en tribunales de otras disciplinas. 

El doctor Jesús Guanche Pérez, de la Fundación Fernando Ortiz, presentó 
sus experiencias personales e institucionales con las tres primeras edicio-
nes del Diplomado en Etnología, coordinadas por él, además de otras accio-
nes en las que él, la fundación, el Ministerio de Cultura y el de Educación 
Superior han estado implicados, en relación con la creación de cátedras, 
grupos y maestrías, dedicados, al menos parcialmente, a la antropología. 

El doctor Raúl Mesa García, profesor de amplísima trayectoria, de la 
UH, propuso algunas sugerencias de carácter abierto para el mejora-
miento de la enseñanza de la antropología en el nivel universitario y, 
por último, la doctora Niurka Núñez González, del ICIC Juan Marinello, 

15 Lamentablemente fallecido el 14 de enero de 2020. 
16 Pudiera decirse: ¿cimarrona?
17 Véanse Muñoz y Dávalos, en esta compilación.
18 Sobre los inicios de ese programa de estudios, véase Lahaye, 2002.



[EPÍLOGO] | 323

narró sus experiencias en un Círculo de Interés de Antropología desa-
rrollado en una escuela primaria, a partir de los contenidos de la revista 
fundadora La Edad de Oro.19

El segundo taller, efectuado el 20 de diciembre del mismo año, comenzó 
con una conferencia de la doctora Mayra Espina Prieto, socióloga de am-
plio reconocimiento, sobre el debate epistemológico en las ciencias socia-
les contemporáneas. En ella avanzó su criterio, ya citado, acerca de que el 
siglo XXI será el siglo de la antropología. 

En el entendido de que la antropología abarca un amplio campo de inte-
reses, y para continuar con la intención de brindar un panorama general 
sobre esta ciencia y las problemáticas de su enseñanza, no solo en Cuba 
sino en otros países, además de contribuir al conocimiento de las actua-
les tendencias epistemológicas en las ciencias sociales, el segundo bloque 
del taller estuvo dedicado a estos temas, con intervenciones de la doctora 
Núñez González y de las doctorantes norteamericanas Lee Cabatingan y 
Hope Bastian Martínez. 

Núñez, graduada de Etnografía y Antropología en la Universidad Estatal 
de Leningrado (San Petersburgo), habló sobre el programa de estudios de 
esta especialidad en la antigua Unión Soviética. Resultó interesante cono-
cer que, desde su llegada a Cuba tras culminar la carrera, en 1989, nunca 
antes se le había preguntado acerca del currículo y contenidos de sus 
estudios. Lee Cabatingan, estudiante de posgrado en el Departamento de 
Antropología en la Universidad de Chicago, reflexionó sobre cómo se en-
seña a estudiantes –«entusiasmados, pero frustrados, mejor que perdidos 
en el campo vasto de la antropología»– qué es la antropología, qué hacen 
los antropólogos y cómo pensar antropológicamente. Hope Bastian, de la 
Universidad de Washington, abordó el debate en la antropología nortea-
mericana acerca del papel de la antropología y de los antropólogos en la 
sociedad, y sobre qué tipo de antropología se enseña, y se preguntó –nos 
preguntó– si esa polémica se presenta también en la antropología cubana. 

Aunque los primeros talleres se nombraban «…de Experiencias peda-
gógicas en la enseñanza de la Antropología», la sinergia que se estableció 
entre los ponentes, y el debate que suscitaron entre los asistentes, llevó 
a que el tercer taller, realizado en 2013, se centrara en la formación del 
antropólogo, tanto de forma individual como institucionalmente.

Sobre el tema intervinieron, entonces, Pablo Rodríguez Ruiz («La for-
mación del antropólogo en el Instituto Cubano de Antropología»); María 

19  Véase Núñez, 2017.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS324

Magdalena Pérez Álvarez y Estrella González Noriega («El “Atlas etno-
gráfico de Cuba” en la formación del antropólogo») –los tres, investi-
gadores del mencionado instituto–; Martha Esquenazi Pérez y Caridad 
Santos Gracia («El “Atlas etnográfico de Cuba” y la creación de saberes 
antropológicos»), ambas del ICIC Juan Marinello, y Dory Castillo Garri-
ga, de la Dirección Municipal de Cultura de Pinar del Río («El “Atlas 
etnográfico de Cuba” y la formación de saberes antropológicos en los 
técnicos de la cultura»). 

En otro bloque, disertaron los doctores Sergio Valdés Bernal, del Institu-
to de Literatura y Lingüística («La formación del antropólogo lingüista»), 
y Pedro Pablo Godo, del Instituto de Antropología («La formación del ar-
queólogo»). Sobre la formación del antropólogo biológico ya se había deba-
tido, a raíz de las ponencias de Rangel Rivero y Martínez Fuentes, en el 
primer taller. 

Al final, en lo que se ha llamado a posteriori una «intervención especial», 
la doctora Isabel Monal narró sus experiencias de la época en que, siendo 
la directora del Teatro Nacional de Cuba, se creara el Departamento de 
Folklore de dicha institución,20 que daría paso poco después a la creación 
del Instituto de Etnología y Folklore. 

El tercer taller cerró con un panel sobre «La formación de los jóvenes 
antropólogos hoy», moderado por Rodolfo Zamora Rielo, del ICIC Juan 
Marinello, e integrado por Michael Cobiella García, de la Fundación Fer-
nando Ortiz, Ulises M. González Herrera, del Instituto de Antropología, 
y Dodanis Machado, del Instituto de Antropología Forense del Ministerio 
del Interior.21 

Estos talleres permitieron conformar un paisaje –aun incompleto–22 so-
bre la enseñanza y la formación del antropólogo en Cuba, en las últimas 
décadas. Y tuvieron continuidad en sucesivas reuniones de antropólogos, 
desarrolladas también en el ICIC Juan Marinello, en el propio año 2013, 
en las que se discutieron acciones concretas a realizar para consolidar la 
disciplina y –siguiendo un eterno reclamo de la profesora Rosa María de 
Lahaye– crear un «gremio» de los antropólogos cubanos. 

20 Véanse, en esta compilación, la entrevista realizada por Rosa M. de Lahaye a la 
doctora Monal, así como el artículo de Salomé Roth sobre el TNC.

21 Todas las ponencias presentadas en estos talleres están en formato electrónico o 
grabadas. 

22 Se echó en falta la participación de otros profesores e investigadores que, en el 
interior del país, trabajan la antropología.



[EPÍLOGO] | 325

III

Entre las acciones, relativamente recientes, dirigidas a consolidar la in-
vestigación y la enseñanza de la antropología en el país, hay tres en las que 
vale la pena detenerse, aunque sea brevemente. 

La primera es el proyecto de investigación «La antropología sociocultu-
ral en Cuba. Reconstruyendo el pasado para cimentar el futuro», derivado 
precisamente de la constatación, en los talleres y reuniones del ICIC Juan 
Marinello, de la necesidad de recuperar la historiografía sobre la trayec-
toria de la disciplina en la Isla. Coordinado por la doctora Niurka Núñez 
González, involucra investigadores de la citada institución, del Instituto 
Cubano de Antropología y de la Universidad de La Habana, en colabora-
ción con otros estudiosos del país y de fuera de él, y ha contado, además, 
con apoyo del Instituto francés de Investigación para el Desarrollo (IRD).23

La segunda tiene que ver con el relativamente alto número de especia-
listas extranjeros que, en los últimos años, han colaborado en la formación 
de posgrado. En particular, en los institutos Marinello y de Antropología 
–en ocasiones, coordinados los dos centros–, se han impartido tanto cur-
sos independientes como módulos dentro del Diplomado en Antropología 
que auspicia la segunda institución desde 2015. Deben citarse los de Leif 
Korsbaek, Saúl Millán y Julieta Valle;24 los de David Robichaux;25 los de 
Silvia Mancini, Francis Mobio26 y Michael Lowy;27 así como los de Kali 
Argyriadis y Emma Gobin,28 entre los más recurrentes. 

23 Germen de esta compilación, sobre el proyecto se habla en su introducción. No 
obstante, vale mencionar que, en 2020, ha sido inscrito en el Programa Nacional 
de Ciencias Sociales y Humanidades.

24  Profesores de la mexicana Escuela Nacional de Antropología e Historia, institución 
con la cual el Instituto de Antropología tiene firmado un convenio de colaboración. 

25  Académico distinguido de la Universidad Iberoamericana, México.
26 Profesores de la Universidad de Lausana, Suiza, con la cual el ICIC Juan Marine-

llo mantuvo un convenio de colaboración por tres años. 
27 Director de investigaciones emérito del Centro Nacional de Investigación Científi-

ca (CNRS), de Francia, quien participó del convenio del ICIC Juan Marinello con 
la Universidad de Lausana. 

28 Argyriadis pertenece a la Unidad Migración y Sociedad, del IRD –que tiene fir-
mados convenios de colaboración tanto con el ICIC Juan Marinello como con el 
Instituto de Antropología– y es la interlocutora, por esa institución, del proyecto 
sobre historia de la antropología en Cuba; Gobin, quien también participa en el 
mismo proyecto, es profesora en la Universidad París 8.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS326

La tercera acción más importante, aún en fase de gestión, es la prepa-
ración del plan de estudio de la carrera de Antropología, para presentarla 
al Ministerio de Educación Superior. Durante el segundo taller sobre la 
formación del antropólogo, la profesora Rosa María de Lahaye –máxima 
impulsora de la maestría y de la carrera–, ante la falta de respuesta a 
su convocatoria en este sentido, dijo con amargura: «Las personas y los 
hechos tienen sus tiempos, creo que para la carrera de Antropología, el 
tiempo fue, hoy no es». 

Sin embargo, existen nuevas condiciones. ¿Cuáles son? No sabría decir-
lo, quizás son un cúmulo inefable de condiciones –entre las cuales esta-
rían las acciones recién reseñadas–, pero ante ellas se impone, primero 
que todo, una respuesta de los antropólogos a esta convocatoria. El grupo 
liderado por Rosa María de Lahaye y Niurka Núñez, con vocación inclusi-
va, tanto de nombres como de visiones, de disciplinas, ha asumido el reto: 
sumémonos al empeño.

IV

Lévi-Strauss, en la lección evocada al inicio de este «Elogio», divide las 
sociedades en frías –aquellas en las que «su medio interno está próxi-
mo al cero de temperatura histórica», «que [resisten] desesperadamen-
te toda modificación de su estructura»– y cálidas: aquellas donde las 
transformaciones, a partir de la revolución neolítica, «impusieron la 
esclavitud, […] erigieron un tipo de sociedad donde la separación dife-
rencial entre los hombres –algunos dominantes, otros dominados– po-
dría ser utilizada para producir cultura, con un ritmo hasta entonces 
inconcebible e insospechado» (la argumentación es más amplia). Más 
adelante nos dice que, «si se espera del antropólogo que presagiara el 
porvenir de la humanidad», este lo haría «sobre el modelo de una inte-
gración que reuniese progresivamente los caracteres de las sociedades 
“frías” y “cálidas”» (1976: 37-38).

Aunque podríamos aceptar en principio esta teoría de la convergen-
cia de matriz antropológica, esta distinción metodológica, yerra Lé-
vi-Strauss cuando emplea como solución, en ese entibiamiento social, 
una fórmula utópica, saintisimoniana, de una cultura considerada como 
entelequia «encargada de construir el progreso», cuando «la sociedad se 
liberaría de su maldición milenaria, que la obligaba a esclavizar a los 
hombres para que hubiera progreso. En lo sucesivo, la historia se haría 
sola» (1976: 39). 



[EPÍLOGO] | 327

En el caso de Cuba, nuestra sociedad no es ni fría ni cálida, términos 
demasiado light para nuestra percepción de la vida, de la sociedad, del 
futuro, de la humanidad, sino caliente, hirviente, que huye de esas en-
teléquicas convergencias; es una sociedad activa, que lucha por la total 
definición de los destinos que hace ya más de sesenta años decidió, y sabe 
que la historia no se hace –ni se hará– sola. La HISTORIA la hacen los 
hombres. Es una sociedad y una cultura que ha aprendido y aprehendido 
que solo en su autorreconocimiento, en la omnicomprensión de sus com-
ponentes étnicos, sociales, culturales, puede realizarse. 

Esta ecología de saberes y acciones de la antropología cubana, que 
continuará aumentando con nuestras propias acciones, me permite 
parafrasear algunas locuciones harto conocidas y reconocidas en el 
ámbito científico. Es un «halado de la brasa» hacia nuestra sardina an-
tropológica. It́ s work, nuestra antropología funciona. E puer se muove; 
sí, nos movemos. Creo que, en las últimas décadas, no hay ciencia social 
en Cuba que haya hecho tanto por sí misma como la antropología. Una 
anécdota: hace unos años, en una de esas importantes reuniones ad-
ministrativas que deben hacerse con periodicidad mensual, una reco-
nocida investigadora se quejó de que determinada institución se estaba 
«llenando de antropólogos». Se sacó la cuenta de que en esa institución 
solo había una antropóloga y otro investigador reconocido como tal, pero 
con otra formación académica, en relación, por ejemplo, con los cinco 
psicólogos y otros tantos sociólogos emplantillados. Su respuesta fue: 
«Pero hacen bulla». Así que, si los perros ladran, es que cabalgamos; 
frase apócrifa, al menos, cuando se atribuye al Quijote; no cuando se le 
atribuye a Goethe o a la cultura popular rusa; pero, indiscutiblemente, 
muy ilustrativa.

Penúltima frase: Estamos aquí, ergo sum, por lo tanto, existimos. 
Voy a terminar con otra frase que ha sido el santo y seña del «gremio» 

y, en particular, de las reuniones de antropólogos que se desarrollaron 
en el ICIC Juan Marinello, entre 2011 y 2013. Fue dicha por Fernando 
Martínez Heredia,29 durante su intervención en el III Taller sobre la 
formación del antropólogo, y Niurka Núñez la acogió como asunto de los 
correos que enviaba durante la coordinación de los inicios del proyecto 
sobre la historia de la disciplina en Cuba: ¡Arriba la antropología!

29 Eminente intelectual de la Cuba revolucionaria, Premio Nacional de Ciencias 
Sociales y Humanísticas, fue el director del ICIC Juan Marinello hasta su falleci-
miento, el 19 de junio de 2017.



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS328

BIBLIOGRAFÍA

BARNET, MIGUEL (2000): «Fernando Ortiz: transculturación, vanguardia y 
diversidad cultural», Catauro. Revista Cubana de Antropología (1), 
pp. 45-49.

BOAS, FRANZ (1940): Race, Language and Culture. The Macmillan Compa-
ny, New York.

LAHAYE GUERRA, ROSA MARÍA DE (2002): «Estudio de maestría en Antro-
pología», Catauro. Revista Cubana de Antropología (6), pp. 32-34.

LÉVI-STRAUSS, CLAUDE (1976): Elogio de la antropología. Ediciones Caldén, 
Buenos Aires.

NÚÑEZ GONZÁLEZ, NIURKA (2017): «Crónica de una experiencia: La Edad 
de Oro en un Círculo de Interés de Antropología», Massón, Caridad 
(comp.): Cultura: debate y reflexión. Anuario del Instituto Cubano 
de Investigación Cultural Juan Marinello, ICIC Juan Marinello, La 
Habana, pp. 122-131.

, KALI ARGYRIADIS y EMMA GOBIN, coord. (2015): «Historia 
comparada de antropologías nacionales» (dosier), Perfiles de la Cultu-
ra Cubana 18, http://www.perfiles.cult.cu/inicio_c.php?numero=18

SAINZ DE ROBLES, FEDERICO (2014): Diccionario español de sinónimos y an-
tónimos. Editorial José Martí, La Habana.



329 |

DE LOS AUTORES

Eduard G. Aleksandrenkov (Smolensk, Rusia, 1937). Graduado de Et-
nografía y doctor en Ciencias Históricas. Desde 1972 trabaja en el Insti-
tuto de Etnografía de la Academia de Ciencias de la URSS (actualmente, 
de Etnología y Antropología de la Academia de Ciencias de Rusia). En los 
años sesenta y setenta trabajó como intérprete en Cuba, y entre 1980 y 
1995 colaboró en la realización del «Atlas etnográfico de Cuba». Académi-
co correspondiente extranjero de la Academia de Historia de Cuba. Autor 
de Indios de las Antillas antes de la conquista española (Moscú, 1976), 
Poniéndose cubano. Problemas de la formación de la identidad étnica (si-
glos XVI-XIX) (Moscú, 1998; traducción al español: 2005), Aborígenes de las 
Antillas Mayores en la sociedad colonial (finales del siglo XV-medianos del 
XVI) (2da. ed.: Moscú, 2018), así como de numerosos artículos y capítulos 
de libros. 
email: ed_alex@mail.ru 

Kali Argyriadis (París, Francia, 1971). Doctora en Antropología y Etno-
logía. Investigadora titular del Institut de recherche pour le développement 
(IRD). Ha trabajado las prácticas religiosas cubanas, su institucionaliza-
ción, patrimonialización y transnacionalización. Correspondiente del IRD 
en el proyecto AntropoCuba. Autora de La religión à La Havane. Actualité 
des représentations et des pratiques cultuelles havanaises (1999). Coautora 
de Raíces en movimiento. Prácticas religiosas tradicionales en contextos 
translocales (2008), La religion des orisha. Un champ social transnational 
en pleine recomposition (2011), Transnacionalización de religiones africa-
nas y latinoamericanas (2012) y Cuba-Haïti: engager l’anthropologie. An-
thologie et histoire comparées (1884-1959) (2020), entre otros.
email: kali@argyriadis.net, kali280771@gmail.com 

Anderson Calzada Escalona (Granma, 1982). Licenciado en Historia. 
Fue investigador del Instituto Cubano de Antropología, donde trabajó en la 
creación del Centro de Información y Biblioteca Calixta Guiteras Holmes 
y en investigaciones históricas, arqueológicas y antropológicas, incluyendo 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS330

el proyecto sobre historia de la antropología en Cuba. Autor de Entre arte 
y ciencia: la arqueología, Premio La Edad de Oro 2013 de la Editorial 
Gente Nueva.
email: tproductivoayl@icl.cult.cu 

Lázara Yolanda Carrazana Fuentes (La Habana, 1967). Licenciada 
en Historia, Etnografía y Antropología, máster en Historia y en Antropolo-
gía. Investigadora auxiliar del Instituto Cubano de Antropología, donde ha 
trabajado sobre relaciones raciales, movilidad social e historia de la antro-
pología cubana, entre otros temas. Ha publicado sus trabajos en revistas y 
compilaciones nacionales y extranjeras, entre ellas Las relaciones raciales 
en Cuba. Aportes empíricos y nuevas interpretaciones (2006), El cacao y 
el chocolate en Cuba (2010) y Las relaciones raciales en Cuba. Estudios 
contemporáneos (2011). Recibió dos premios nacionales de la Academia 
de Ciencias de Cuba.
email: lazaracf@ican.cu, lazarayoly@gmail.com

Dayma Crespo Zaporta (La Habana, 1994). Licenciada en Historia del 
Arte y diplomada en Antropología. Profesora de Antropología y de Estética 
en el Departamento de Filosofía y Estética de la Universidad de las Artes 
(ISA) hasta 2019. Actualmente es maestrante en Estudios de Arte en la 
Universidad Iberoamericana, México.
email: daymacrespo@gmail.com 

Roberto Dávalos Domínguez (La Habana, 1956). Licenciado en So-
ciología. Profesor auxiliar del Departamento de Sociología de la Facultad 
de Filosofía e Historia de la Universidad de La Habana. Ha impartido 
docencia en diplomados y en la Maestría en Sociología. Profesor invitado 
en universidades de España, Suiza, Italia, Suecia, Noruega, Francia y Ve-
nezuela. Desarrolla diversas líneas de investigación, en temáticas de de-
sarrollo urbano-local-participativo. Autor de diversos artículos y miembro 
de los comités editoriales de seis libros publicados. Miembro de la Cátedra 
Unesco de Desarrollo Humano Sostenible. 
email: rdd@ffh.uh.cu 

María del Rosario Díaz Rodríguez (La Habana, 1957). Licenciada en 
Español y Literatura, diplomada en Metodología de la investigación docu-
mentaria, en Archivos y en Antropología Sociocultural. Doctorante en Es-
tudios Cubanos de la Universidad de las Artes (ISA). Trabajó en el Instituto 



DE LOS AUTORES | 331

de Literatura y Lingüística (1980-2003) y la Biblioteca Nacional de Cuba 
José Martí (2003-2015), con temas de archivos personales y patrimonio 
cultural, vida y obra de Fernando Ortiz, entre otros. Actualmente es in-
vestigadora auxiliar del Instituto Cubano de Antropología, donde estudia 
la historia de la antropología en Cuba. Ha publicado en revistas y compi-
laciones cubanas y extranjeras, entre ellas Caribbean Studies: Bibliogra-
phic Access and Resources for the Past, Present and Future (2002) y Cuban 
Counterpoints: The Legacy of Fernando Ortiz (2005).  
email: mdmarosadiaz@gmail.com

Elina Djebbari (Melun, Francia, 1984). Doctora en Etnomusicología. 
Ha trabajado sobre los procesos de patrimonialización y espectaculariza-
ción de las músicas y bailes tradicionales en Mali y sobre los intercambios 
culturales entre Cuba y los países de África occidental en la era posco-
lonial. Actualmente es investigadora asociada en King’s College London 
e Iheal-Creda (París). Ha coeditado dos números especiales de revistas: 
Dance and Decolonisation in Africa (2019) y Dance, Music and (Trans)
nationalisms (2020) y los artúculos «Dancing Salsa in Benin: Connecting 
the Creole Atlantic» (2020) y «Dance, Music Videos and Screens: Interme-
diality and Videochoreomorphosis in Mali and Benin» (2019), entre otros.
email: elina.djebbari@kcl.ac.uk

Rodrigo Espina Prieto (La Habana, 1951). Licenciado en Filología y 
máster en Antropología. Fue investigador del Instituto Cubano de Antro-
pología (1991-2007) y del Centro de Estudios sobre la Juventud (2007-
2010). Actualmente es vicedirector de Investigaciones del Instituto Cubano 
de Investigación Cultural Juan Marinello. Ha investigado sobre relaciones 
raciales, desigualdades sociales, el juego desde la perspectiva antropológi-
ca, entre otros temas. Ha publicado diversos artículos en revistas y compi-
laciones nacionales e internacionales, entre ellas Las relaciones raciales 
en Cuba. Estudios contemporáneos (2011) y la enciclopedia Mil preguntas 
mil respuestas (2016). Ha recibido el Premio Nacional de la Academia de 
Ciencias de Cuba (2011 y 2016) y otros reconocimientos.
email: respina@cubarte.cult.cu, rodrigo@icic.cult.cu 

María Eugenia Espronceda Amor (Santiago de Cuba, 1964). Licen-
ciada en Filosofía, máster en Técnicas de Avanzada para el Trabajo Inte-
gral Comunitario y doctora en Ciencias Sociológicas. Fue profesora de la 
Facultad de Ciencias Sociales, Universidad de Oriente. Ha participado en 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS332

proyectos internacionales con universidades y organizaciones de Estados 
Unidos, España, Canadá, y México. Coordinadora y profesora de diversos 
programas de maestrías y doctorados en universidades cubanas y extran-
jeras. Autora de Parentesco, inmigración y comunidad. Una visión del 
caso haitiano (2001) y Por los senderos del parentesco (2002), así como de 
numerosos artículos en revistas y compilaciones nacionales y extranjeras, 
entre ellas Cultura alimentaria y vejez (2010), Familia, género y violen-
cia doméstica (2013), Juventud y consumos. Entre inclusión y exclusión 
social (2016). Ha recibido el Premio Nacional de la Academia de Ciencias 
de Cuba, entre otros reconocimientos.
email: esproncedaamor@gmail.com 

Yuleisy Fajardo Fernández (La Habana, 1987). Licenciada y máster en 
Sociología, diplomada en Antropología. Investigadora del Instituto Cubano 
de Antropología, especializada en temas de antropología económica y del 
trabajo e historia de la antropología en Cuba. Ha participado en acciones 
de formación de posgrado y en eventos científicos en Cuba y México, y 
publicado artículos en compilaciones nacionales y extranjeras.
email: yuly2887@gmail.com

Yurier Fernández Cardoso (Santa Clara, 1994). Licenciado en Histo-
ria. Diplomante en Derechos Humanos y Diversidad por el Consejo La-
tinoamericano de Ciencias Sociales (Clacso). Profesor e investigador del 
Departamento de Historia de la Universidad Central de Las Villas, estudia 
el tránsito de la Colonia a la República en la región central de Cuba, así 
como las tradiciones y representaciones culturales en el propio territorio. 
email: yufernandez@uclv.cu, yfernandezcardoso@gmail.com

Surymaday Fernández Martínez (Contramaestre, Santiago de Cuba, 
1993). Licenciada en Lenguas Extranjeras. Correctora de idioma inglés 
en la revista Batey entre 2016 y 2019. Ha investigado temas de la conver-
sión religiosa en congregaciones evangélicas del centro y oriente de Cuba. 
email: ffernandez@uo.edu.cu 

Tomás Fernández Robaina (La Habana, 1941). Graduado de Informa-
ción Científico-Técnica y Bibliotecología. Investigador titular de la Biblio-
teca Nacional de Cuba José Martí. Autor de Aproximación al pensamiento 
y al periodismo de Gustavo E. Urrutia (1881-1958); Misa para un ángel; 
Antología cubana del pensamiento antirracista; Recuerdos secretos de dos 



DE LOS AUTORES | 333

mujeres públicas; El negro en Cuba, 1902-1958; El negro en Cuba: colonia, 
república y revolución; Crítica bibliográfica y sociedad; Identidad afrocuba-
na. Cultura y nacionalidad; Hablen paleros y santeros; Cuba. Personalida-
des en el debate racial; Apuntes para la historia de la Biblioteca Nacional de 
Cuba; Cultura afrocubana: suplemento a la Bibliografía de temas afrocuba-
nos; Bibliografía de temas afrocubanos; Índice de revistas folklóricas cuba-
nas; Bibliografía de estudios afroamericanos. Ha sido conferencista ante los 
más diversos auditorios y en universidades de Cuba y de otros países.
email: tomasfernandezrobaina@gmail.com

Adrian Fundora García (La Habana, 1991). Licenciado en Estudios 
Socioculturales y diplomado en Antropología. Investigador del Instituto 
Cubano de Antropología, en temas de la historia de la antropología en 
Cuba y de antropología económica y del consumo. Ha publicado artícu-
los en revistas y compilaciones nacionales y extranjeras. Actualmente es 
maestrante en Antropología Social por la Universidad Iberoamericana, 
México. 
email: adrianfg1991@gmail.com

Emma Gobin (Burdeos, Francia, 1979). Licenciada en Filosofía, en An-
tropología Social y Cultural y en Lengua y Civilización Yoruba. Doctora 
en Etnología. Profesora-investigadora de Antropología en la Universidad 
París 8. Sus investigaciones de campo se han centrado en las religiones 
afrocubanas. Actualmente se interesa por la historia de la antropología 
en Cuba y en Haití –es miembro del proyecto AntropoCuba– y por nuevas 
formas de ritualidad de tipo New Age. Coautora de Cuba-Haïti: engager 
l’anthropologie. Anthologie et histoire comparées (1884-1959), ha publica-
do artículos en libros colectivos y revistas nacionales e internacionales y 
coordinado dosiers y números temáticos en Perfiles de la Cultura Cubana; 
Ateliers d’anthropologie; Ethnographiques.org y Berghahn Journal of Re-
ligion & Society.
email: emma.gobin@univ-paris8.fr, gobin_e@yahoo.fr

Vladimir Gutiérrez Gómez (Santa Clara, 1990). Licenciado en His-
toria y máster en Estudios Históricos y Antropológicos. Profesor e inves-
tigador de la Universidad Central de Las Villas. Estudia diversos temas 
relacionados con la historia social, la antropología y la sociología. Ha pu-
blicado varios artículos en la revista Islas. 
email: vlad@uclv.cu



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS334

Anabel Hernández Acosta (La Habana, 1988). Estudió Licenciatura en 
Filosofía. Fue profesora de la Facultad para No Hispanohablantes de la UH 
y, entre 2013 y 2016, técnica de investigación en el Instituto Cubano de 
Antropología, donde trabajó en el rescate de los fondos patrimoniales del 
Departamento de Etnología y en temas de la cultura popular tradicional 
(comidas y bebidas, religión) y de la historia de la antropología en Cuba. 
email: 14hdza@gmail.com 

Rosa María de Lahaye Guerra (La Habana, 1958). Licenciada en Fi-
losofía, máster en Antropología y doctora en Ciencias Filosóficas. Profe-
sora titular de la Facultad de Filosofía e Historia de la Universidad de 
La Habana, donde imparte cursos de pre y posgrado de Antropología so-
cial, Metodología de la investigación antropológica, Antropología médica, 
Antropología y religión, entre otros. Fue coordinadora de la Maestría en 
Antropología de la Universidad de La Habana en sus tres ediciones. Ha 
participado en eventos científicos en Cuba, Perú, México, Argentina, Co-
lombia, Venezuela, España, Italia y Francia. Ha publicado varios libros 
como coautora y numerosos artículos en revistas y monografías nacio-
nales e internacionales. Es miembro del Consejo Editorial de Catauro. 
Revista Cubana de Antropología, de la comisión nacional de carrera y del 
tribunal nacional de grado científico de Filosofía. 
email: rmlg04@ffh.uh.cu, rmlg04@gmail.com

Ada Lescay Gonzalez (Santiago de Cuba, 1991). Licenciada en Historia 
del Arte, diplomada en Antropología y máster en Estudios Cubanos y del 
Caribe. Entre 2014 y 2018 trabajó en el Centro Cultural Africano Fernan-
do Ortiz de Santiago de Cuba. Desde 2018 es profesora del Departamento 
de Historia del Arte de la Facultad de Humanidades de la Universidad de 
Oriente. Sus líneas de investigación se centran en la racialidad y el pen-
samiento antirracista. Entre sus textos más recientes se encuentran «La 
intertextualidad en el espacio de la resistencia» (2019) y «Lo conceptual, 
lo descriptivo y lo sistémico en el estudio de las religiones cubanas de ori-
gen africano» (2017).
email: adalescay@gmail.com

Géraldine Morel (Fribourg, Suiza, 1976). Doctora en Antropología. Ha 
sido profesora asistente en la Universidad de Neuchâtel, donde impartió 
Etnografía del Caribe. Ha trabajado principalmente sobre la sociedad se-
creta abakuá en La Habana, su institucionalización y transnacionalización. 



DE LOS AUTORES | 335

Ha publicado artículos en revistas científicas nacionales e internacionales 
y en libros colectivos, como Beyond Tradition, Beyond Invention. Cosmic 
Technologies and Creativity in Contemporary Afro-Cuban Religions (2015). 
Coeditora con E. Gobin de un número temático de la revista Ateliers d’an-
thropologie sobre religiones (afro)cubanas (2013). También ha investigado 
y publicado artículos sobre adictología y juego compulsivo. Actualmente es 
coordinadora estatal de lucha contra la violencia conyugal en el Buró de 
igualdad entre hombres y mujeres de Friburgo (Suiza).
email: geraldine.morel@fr.ch

Teresa del Pilar Muñoz Gutiérrez (Camagüey, 1954). Doctora en 
Ciencias Filosóficas. Profesora titular del Departamento de Sociología de 
la Facultad de Filosofía e Historia de la UH, ha ejercido la docencia por 
más de cuarenta y cinco años. Presidenta del Tribunal Nacional de Cien-
cias Sociológicas. Miembro del Consejo de Redacción de la Revista Cuba-
na de Ciencias Sociales y de la Asociación latinoamericana de escuelas e 
investigación en trabajo social (Alaeits). Sus principales temas de inves-
tigación son la teoría y el pensamiento sociológico, la historia y teoría del 
trabajo social. Ha publicado artículos en revistas cubanas y extranjeras, 
así como diversos textos para la docencia universitaria, entre ellos Socio-
logía del conocimiento. Selección de lecturas (2013), Políticas sociales e 
servicio social: Brasil e Cuba em debate (2016) y Lecturas introductorias 
sobre trabajo social (2018). Ha recibido varios reconocimientos científicos 
e institucionales.
email: teresa@ffh.uh.cu

Niurka Núñez González (La Habana, 1965). Licenciada en Histo-
ria, Etnografía y Antropología, máster en Historia y doctora en Ciencias 
Históricas, mención en Antropología. Investigadora del Instituto Cubano 
de Antropología (1989-2008) y, desde 2013, del ICIC Juan Marinello. Pro-
fesora titular de la Facultad de Filosofía e Historia de la UH. Ha realizado 
investigaciones sobre alimentación, relaciones raciales y desigualdades en 
Cuba, entre otras. Dirige el proyecto «Antropología sociocultural en Cuba. 
Reconstruyendo el pasado para cimentar el futuro» (AntropoCuba). Com-
piladora y autora de El cacao y el chocolate en Cuba (2005, 2010), Re-
laciones raciales en Cuba. Estudios contemporáneos (2011) y Léxico de 
la cultura popular tradicional (2016), coautora de Cuba-Haïti: engager 
l’anthropologie. Anthologie et histoire comparées (1884-1959) (2020), así 
como de artículos en revistas y compilaciones nacionales y extranjeras. Ha 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS336

recibido Premio Especial de la Ministra del Citma, cuatro premios nacio-
nales de la Academia de Ciencias de Cuba y dos Premios Universidad de La 
Habana. Ostenta la Distinción por la Cultura Nacional.
email: niurka1965@cubarte.cult.cu, niurkantropologia@gmail.com 

Dmitri Prieto Samsónov (Moscú, Rusia, 1972). Licenciado en Bio-
química y en Derecho, diplomado en Estudios de la Complejidad; máster 
en Antropología Jurídica y diplomado en Antropología Biológica. Miem-
bro fundador de la Cátedra de Complejidad de La Habana, la Cátedra 
de Pensamiento Crítico y Culturas Emergentes Haydée Santamaría y el 
Observatorio Crítico Cubano. Coordinador del capítulo cubano del Grupo 
de Trabajo Anticapitalismos y Sociabilidades Emergentes, de Clacso. Fue 
investigador en el Instituto Cubano de Antropología. Actualmente cursa 
el doctorado en Antropología en el University College London. Autor de 
Transdominación en Haití (2010) y de numerosos artículos en revistas 
nacionales e internacionales. 
email: dmitri.samsonov.17@ucl.ac.uk

Salomé Roth (Nancy, Francia, 1985). Máster en Estudios Teatrales y 
doctora en Estudios Hispánicos y Latinoamericanos. Miembro del Centre 
de Recherche Interdisciplinaire sur les Champs Culturels en Amérique 
Latine (Criccal). Ha publicado varios artículos sobre el folclor afrocu-
bano y el teatro de los años sesenta: «La folklorisation des rites afro-cu-
bains dans les années post-révolutionnaires à Cuba» (2014), «L’érotisme 
féminin dans María Antonia de Eugenio Hernández Espinosa: prise de 
pouvoi ou aliénation?» (2015), «La patrimonialisation des orichas dans la 
Cuba contemporaine» (2018), «La figure d’Eleguá dans le théâtre cubain 
contemporain» (2018).
email: salome.roth@gmail.com

Marcos Antonio Tamames Henderson (Guantánamo, 1961). Doc-
tor en Ciencias sobre Arte. Profesor auxiliar de la Facultad de Artes de 
la Conservación del Patrimonio Cultural de la Universidad de las Artes 
(ISA). Investigador del patrimonio cultural cubano. Autor de los libros De 
la Plaza de Armas al Parque Agramonte. Iconografía, símbolos y significa-
dos (2001 y 2003), Tras las huellas del patrimonio (2004), La ciudad como 
texto cultural. Camagüey 1514-1837 (2005), Una ciudad en el laberinto de 
la ilustración (2009), La cofradía de los signos urbanos (2012), Calles y 
callejones de Camagüey (2014 y 2016), El urbanismo de Camagüey entre 



DE LOS AUTORES | 337

1528 y 1837 (2018), y de numerosos artículos. Premio de la Crítica Histó-
rica José Luciano Franco (2005), Premio Anual de Investigación Cultural 
(2006), Premio de Investigación por la mejor tesis doctoral defendida en la 
Universidad de las Artes (2017), entre otros reconocimientos.  
email: mtamames@cubarte.cult.cu 

Alejandro Torres Gómez de Cádiz Hernández (Banes, Holguín, 
1972). Licenciado en Educación y en Historia. Diplomado en Teología. 
Máster en Historia y en Bioética. Doctor en Filosofía. Especializado en 
estudios sociorreligiosos y antropología. Autor de los libros Protestantismo 
y sociedad en el Holguín republicano (2008), Protestantismos en contex-
to (2012). Protestantismo y Revolución (2015); coautor de Género, patri-
monio y religión en perspectiva. Brasil-Cuba (2017), Terapia y religión: 
ensayos antropológicos (2018) y compilador de Historia regional. Ensayos 
holguineros (2018). Premio de la Ciudad, Premio Academia de Ciencias 
de Cuba, Premio de Investigación José M. Guarch, entre otros. Delegado 
del Ministerio de Ciencia, Tecnología y Medio Ambiente en Holguín.
email: atorres@uho.edu.cu

Gema del Carmen Valdés Acosta (Santa Clara, 1948). Doctora en Cien-
cias Filológicas. Académica titular de la Academia de Ciencias de Cuba y de 
la Academia Cubana de la Lengua. Miembro del Tribunal Nacional de Grados 
Científicos. Profesora titular consultante del Departamento de Lingüística y 
Literatura de la UCLV. Coordinadora del proyecto nacional «La identidad cul-
tural cubana y latinoamericana» y de los estudios humanísticos en la región 
central de Cuba. Ha publicado más de ochenta trabajos científicos y seis libros 
(entre ellos, Los remanentes de lenguas bantúes en Cuba y el Diccionario de 
bantuismos del español de Cuba). Miembro de la Cátedra Unesco de Estudios 
Afroiberoamericanos de la Universidad de Alcalá (España), del Consejo de 
Redacción de la revista Islas, del Consejo Científico de Ciencias Sociales de 
Villa Clara y del Grupo de Expertos de Educación Superior en el área de las 
humanidades. Ha recibido dos premios nacionales de la Academia de Cien-
cias, el Premio Nacional de la Academia Cubana de la Lengua, y ostenta la 
Orden Carlos J. Finlay, entre otras medallas y condecoraciones. 
email: gemav@uclv.edu.cu 

Sergio Osmundo Valdés Bernal (La Habana, 1943). Doctor en Roma-
nística y en Ciencias Filológicas. Investigador titular del Instituto de Lite-
ratura y Lingüística (1969-2011) y del Instituto Cubano de Antropología 



| ANTROPOLOGÍA SOCIOCULTURAL EN CUBA. REVISIONES HISTÓRICAS E HISTORIOGRÁFICAS338

desde 2016. Profesor titular de la Universidad de La Habana. Autor de 
varios libros, cinco de los cuales han sido Premio Nacional de la Crítica 
Científico-Técnica: Las lenguas indígenas de América y el español de 
Cuba (1991-1993), Inmigración y lengua nacional (1994), Lengua na-
cional e identidad cultural del cubano (1998), Antropología lingüística 
(2000), La hispanización de América y la americanización de la lengua 
española (2013). Este último también fue Premio de la Academia de 
Ciencias de Cuba. Su último libro, Lenguas africanas y el español de 
América (2016), recibió Premio a Mejor Libro en Ciencias Sociales y Hu-
manísticas de la UH y Premio Catauro de la Fundación Fernando Ortiz. 
Académico de número de la Academia Cubana de la Lengua, correspon-
diente de la Real Academia Española y de la Academia Norteamericana de 
la Lengua Española. Miembro de la Sociedad Económica de Amigos del 
País, de la Fundación Fernando Ortiz, del Consejo Científico de la Comi-
sión Nacional de Patrimonio Cultural. Ha sido condecorado con la Medalla 
de la Alfabetización, la Orden Carlos J. Finlay, la Distinción por la Cultura 
Nacional y el Premio Félix Varela de la Sociedad Económica de Amigos del 
País. Premio Nacional de Ciencias Sociales y Humanísticas 2018.
email: sbernal@cubarte.cult.cu








